
Un nuevo amanecer para el perennialismo

Los argumentos a favor de una fenomenología perenne,
o perennialismo «suave»

Por Steve Taylor, 13 de septiembre de 2023

https://www.nodualidad.info/maestros/steve-taylor.html
https://www.nodualidad.info/maestros/steve-taylor.html


Resumen

Este artículo defiende una «fenomenología perenne» (o perennialismo «suave»)
que difiere de la noción tradicionalista de «filosofía perenne». La fenomenología
perenne ofrece una forma más matizada de perennialismo que se centra en las
experiencias espirituales/místicas más que en las enseñanzas y creencias de las
diferentes religiones. Si bien las enseñanzas y creencias varían enormemente,
las experiencias místicas asociadas a las diferentes tradiciones místicas tienen
sorprendentes puntos en común. Sugiero cuatro aspectos experienciales que
respaldan una fenomenología perenne. Estos aspectos también requieren una
reconsideración del debate entre el perennialismo y el constructivismo. Es signi‐
ficativo que estos elementos experienciales estén presentes cuando las experien‐
cias místicas se producen fuera del contexto de las tradiciones espirituales, en
personas que saben poco o nada sobre espiritualidad y se consideran no religio‐
sas. Tratar las experiencias místicas exclusivamente en el contexto de la religión
y las tradiciones espirituales ha sido un gran error en los debates entre cons‐
tructivistas (o contextualistas) y perennialistas. Existe un entorno común de la
experiencia mística que precede a la interpretación y conceptualización por par‐
te de las tradiciones espirituales. Este artículo* contribuye a reabrir el debate so‐
bre el perennialismo que se ha venido desarrollando en los últimos años.

* Las referencias a obras o escritos de autores (con el año entre paréntesis) que apare‐
cen en este artículo se pueden consultar al final del texto original en inglés cuyo enla‐
ce PDF aparece al final de este artículo.

* * *

En las últimas décadas, el concepto de filosofía perenne—propuesto original‐
mente por estudiosos como Schuon (1984), Smith (1987), Nasr (1993) y
Oldmeadow (2007)—ha pasado de moda. De hecho, en un artículo reciente pu‐
blicado en esta revista, Richard Jones ha sugerido que «los historiadores y filóso‐
fos de los estudios religiosos que estudian el misticismo han abandonado casi
por completo la idea de unas «verdades perennes» transculturales en favor de
un enfoque contextualista de los fenómenos culturales místicos y una visión
constructivista de las experiencias místicas» (2022a, 659). En este artículo, argu‐
mentaré que tales anuncios de la muerte del perennialismo son prematuros.
Argumentaré que es viable—y, de hecho, necesario—postular una forma más
matizada y tentativa de perennialismo. Se trata de un enfoque orientado feno‐
menológicamente—en contraposición a una «filosofía»—que denomino «peren‐
nialismo fenomenológico» (o perennialismo «suave»).

En la sección principal del artículo, propondré cuatro aspectos experienciales
que respaldan este enfoque: fuertes puntos en común en las experiencias místi‐
cas/espirituales de todas las tradiciones (y de personas ajenas a cualquier tradi‐

https://www.nodualidad.info/maestros/frithjof-schuon.html
https://www.nodualidad.info/maestros/frithjof-schuon.html
https://www.nodualidad.info/maestros/huston-smith.html
https://www.nodualidad.info/maestros/huston-smith.html
https://www.nodualidad.info/maestros/seyyed-hossein-nasr.html
https://www.nodualidad.info/maestros/seyyed-hossein-nasr.html
https://www.nodualidad.info/maestros/harry-oldmeadow.html
https://www.nodualidad.info/maestros/harry-oldmeadow.html


ción); fuertes similitudes en las descripciones de un proceso de desarrollo de re‐
finamiento e intensificación de la conciencia en todas las tradiciones, a veces de‐
nominado «despertar»; el proceso transformador del «despertar»—y el estado
continuo de «estar despierto»—fuera del contexto de las tradiciones religiosas o
espirituales; y las experiencias místicas en los niños.

En mi opinión, estos cuatro factores hacen necesario reconsiderar el debate en‐
tre el perennialismo y el constructivismo (es decir, la noción de que las expe‐
riencias místicas son construidas por tradiciones místicas individuales, o por las
creencias y expectativas de individuos conectados con las tradiciones). Es nece‐
sario revisar este debate desde una perspectiva fenomenológica, particularmen‐
te a la luz de las experiencias místicas «extratradicionales» (que ocurren fuera
del contexto de las tradiciones religiosas o espirituales). Si bien puede parecer
válido argumentar que las experiencias místicas intratradicionales son construi‐
das por el discurso cultural (Katz, 1978, 1992), es mucho más problemático argu‐
mentar esto cuando las experiencias místicas se producen en personas no adep‐
tas que no tienen conocimientos previos de misticismo o espiritualidad, donde
no existe la correlación entre el discurso y la experiencia.

De hecho, en los últimos años, el debate entre el perennialismo y el constructi‐
vismo ya se ha reabierto en cierta medida. Según Sawyer (2021), en la última dé‐
cada se ha producido un «aumento del apoyo a las teorías relacionadas con la fi‐
losofía perenne». Sawyer (2021) ha observado «una erosión de la confianza en el
constructivismo» debido al trabajo de estudiosos como Studstill (2005), Shah-
Kazemi (2006) y Richards (2016). (Yo añadiría a la lista a Rose, 2016, y Marshall,
2005, 2014). Junto con esto, ha habido «una comprensión más clara de lo que se
entiende específicamente por el término filosofía perenne», lo que ha ayudado a
disipar «malentendidos y juicios a priori» (Sawyer, 2021).

Espero que este artículo contribuya a aumentar el apoyo a las teorías relaciona‐
das con el perennialismo. Hasta ahora, las experiencias místicas extratradicio‐
nales no se han debatido adecuadamente en los debates entre constructivistas y
perennialistas. De hecho, se ha descuidado el aspecto fenomenológico en su con‐
junto. Como ha señalado Marshall, el constructivismo adolece de graves defi‐
ciencias, ya que su base empírica «no consistía en informes de primera mano ri‐
cos que pudieran demostrar el condicionamiento, sino en ideas místicas y meta‐
físicas abstractas, cuyas fuentes experienciales a menudo son poco claras o invi‐
sibles» (2014, 10). En otras palabras, el constructivismo (o contextualismo radi‐
cal) no tiene una base fenomenológica sólida.

Perennialismo tradicionalista

La filosofía perenne tradicionalista deduce, en términos de Schuon (1984), la
«unidad trascendente de las religiones». Sugiere la universalidad de todas las re‐
ligiones y todos los conceptos de Dios, como lo ejemplifica la afirmación de Nasr



(1994, 16) de que «haber vivido plenamente cualquier religión es haber vivido
todas las religiones». Esta similitud se deriva del hecho de que todas las religio‐
nes son manifestaciones de la misma realidad última trascendente, que expresa
la misma sabiduría «primordial» (Schuon, 1986). Todas las enseñanzas de las re‐
ligiones, incluidos sus conceptos de Dios, se derivan de esta realidad trascenden‐
te y, por lo tanto, contienen un «núcleo común» de enseñanzas, con los mismos
principios y objetivos esenciales. A pesar de sus diferencias externas, las religio‐
nes de todo el mundo, a lo largo de la historia de la humanidad, «afirman unáni‐
memente una realidad absoluta y trascendente» (Schuon, 1986).

Este tipo de perennialismo sostiene que existe un aspecto trascendente de la na‐
turaleza humana que es uno con la realidad última, y que todas las religiones
ayudan a los seres humanos a darse cuenta de esta unidad esencial. El desarro‐
llo humano avanza por un camino común hacia la meta de la unión con un ab‐
soluto espiritual. El papel especial de los místicos es que se cree que relatan ex‐
periencias de acceso directo a este reino «primordial» o trascendente. Las reve‐
laciones y percepciones de los místicos constituyen el núcleo «esotérico» de las
tradiciones religiosas, que inspira las formas exotéricas más convencionales y
estas tradiciones esotéricas. Así, las religiones exotéricas son como diferentes
idiomas que expresan las mismas verdades básicas con vocabulario y sintaxis
diferentes, pero con las mismas estructuras gramaticales universales subyacen‐
tes (Smith y Rosemont, 2008).

Sin embargo, cabe señalar que no todos los perennialistas son tradicionalistas
que defienden una «religión universal» al estilo de Nasr, Schuon o Smith. Como
ha argumentado Sawyer (2021), constructivistas como Katz (1978), Penner
(1983) y Prothero (2019) han tendido a atacar un «hombre de paja» del peren‐
nialismo tradicionalista, mientras que en realidad «la llamada filosofía perenne
se describe con mayor precisión como una familia de teorías —al estilo del exis‐
tencialismo, el idealismo y el posmodernismo— más que como una ideología
monolítica u homogénea». En Sawyer (2021) se analiza el caso de Aldous Huxley,
demostrando que no defendía una «religión universal», sino que se centraba en
una experiencia noética intercultural. (En este sentido, el enfoque de Huxley es
similar al mío en este artículo). (1)

Para los tradicionalistas que defienden una «religión universal», la enorme di‐
versidad de expresiones religiosas es problemática. Las doctrinas filosóficas y
conceptuales que sustentan algunas religiones parecen demasiado diversas para
ser compatibles en ningún sentido. Existen diferencias tan grandes entre, por
ejemplo, el cristianismo tradicional, el budismo theravada y el zoroastrismo,
que parece difícil sostener que las religiones son expresiones de los mismos
principios fundamentales y tienen los mismos objetivos fundamentales. Aunque
un tradicionalista como William Stoddard afirma que «todos los caminos religio‐
sos conducen a la misma cima» (2005, 58), los objetivos soteriológicos del cristia‐
nismo, el hinduismo y el budismo theravada, por ejemplo, son significativamen‐
te diferentes (Prothero, 2019; Jones, 2022a). Las concepciones budistas de múlti‐

https://www.nodualidad.info/maestros/william-stoddart.html
https://www.nodualidad.info/maestros/william-stoddart.html


ples renacimientos que conducen al nirvana tienen poco en común con el con‐
cepto cristiano de la vida eterna en el cielo o el infierno. También es difícil soste‐
ner que todos los conceptos teístas son expresiones del mismo principio absolu‐
to. El Dios del cristianismo fundamentalista es muy diferente de los múltiples
dioses del hinduismo o de las concepciones animistas basadas en los espíritus de
algunos grupos indígenas. El budismo theravada ni siquiera tiene una concep‐
ción teísta.

Por lo tanto, es claramente problemático hablar de un núcleo común de ense‐
ñanzas en todas las tradiciones religiosas o espirituales. Sin embargo, esto no in‐
valida el perennialismo en sí mismo. Solo invalida los fundamentos filosóficos
del perennialismo. Si se traslada el debate de la filosofía a la fenomenología (es
decir, de las doctrinas de las religiones a las experiencias de las personas asocia‐
das con las tradiciones místicas y, lo que es más importante, ajenas a ellas), en‐
tonces encontramos muchos más puntos en común y se hace viable una forma
más matizada de perennialismo (Bilimoria, 2009).

De la filosofía a la fenomenología

Permítanme ahora intentar ofrecer una breve descripción general de mi concep‐
to de «fenomenología perenne», antes de explicar en detalle por qué considero
que es necesaria.

Una fenomenología perenne presta menos atención a los aspectos conceptuales
y filosóficos de las tradiciones (aunque, como señalaré más adelante, sí destaca
algunos factores conceptuales). De hecho, las doctrinas de las religiones conven‐
cionales son de poco interés para el perennialismo fenomenológico. Como ha se‐
ñalado Sawyer (2021), existe una disyuntiva entre la religión convencional y las
tradiciones místicas o contemplativas. Las afirmaciones de una fuente trascen‐
dente común para todas las religiones y para todos los conceptos de seres divi‐
nos pueden ser erróneas e innecesarias. En lugar de estar basadas en una sabi‐
duría primordial, muchas tradiciones religiosas convencionales—especialmente
aquellas de naturaleza fundamentalista y dogmática—pueden ser en gran medi‐
da expresiones de factores psicológicos tales como la inseguridad existencial, la
identidad y pertenencia a un grupo, el deseo de encontrar un significado y un
propósito, etc. (véase Taylor, 2005, para un análisis más completo de los posibles
orígenes psicológicos de la religión teísta).

Sin embargo, siempre ha habido místicos individuales asociados a diferentes
tradiciones que han relatado experiencias con importantes puntos en común,
como veremos en la siguiente sección. Las diferencias entre estas experiencias
en las distintas tradiciones se dan principalmente en la interpretación y la con‐
ceptualización, más que en la fenomenología. Aunque puede resultar problemá‐
tico separar la experiencia de la interpretación, en las experiencias místicas
puede haber un núcleo de fenomenología común que está sujeto a diferentes in‐



terpretaciones. (La posibilidad de una experiencia mística no mediada y la inde‐
pendencia de la experiencia o la percepción de la conceptualización se discuti‐
rán más adelante).

Muchos místicos han tenido relaciones difíciles con las autoridades religiosas
convencionales, precisamente porque sus experiencias a menudo entran en con‐
flicto con algunos de los principios de la religión convencional. Por ejemplo, los
místicos afiliados a tradiciones monoteístas a menudo han interpretado a «Dios»
en términos dinámicos o energéticos, como una cualidad inmanente y omnipre‐
sente, además de trascendente (Smart, 1965; Hick, 1989). También han insistido
a menudo en la inmanencia de Dios dentro de su propio ser, de modo que son
esencialmente uno con Dios. Tales ideas inevitablemente les llevaron a ser acu‐
sados de herejía. Por ejemplo, el místico sufí del siglo IX Mansur Al-Hallaj, que
proclamó «Yo soy la verdad» y que su espíritu era uno con Dios como «el vino se
mezcla con el agua pura» (en Spenser, 1963, 321), fue encarcelado y ejecutado. El
místico cristiano Meister Eckhart, que describió cómo el amor nos permite «en‐
trar en» Dios y nos permite «conocerlo tal como es» (en Spenser, 1963, 241), tam‐
bién podría haber sido encarcelado y ejecutado, pero murió por causas natura‐
les antes de que comenzara su juicio por herejía. Otro ejemplo del cristianismo
es Marguerite Porete, autora del tratado místico El espejo de las almas simples,
que fue quemada en la hoguera por herejía en 1310.

Estos casos ilustran la brecha entre las experiencias místicas y la religión con‐
vencional, contradiciendo la visión tradicionalista de que las religiones exotéri‐
cas están impregnadas de sabiduría primordial trascendente, a través de tradi‐
ciones místicas. Los constructivistas tampoco han tenido suficientemente en
cuenta esta distinción. Como ha escrito Sawyer, «Es importante señalar esta dis‐
tinción en esencia entre la religión y el misticismo, ya que a menudo se ha pasa‐
do por alto, y los constructivistas suelen confundir ambos conceptos» (2021) . La
crítica de Craig Martin (2017) al «neoperennialismo» es un ejemplo de ello.
Martin reprende a varios estudiosos por enfatizar en exceso las similitudes in‐
terculturales entre las religiones, pero apenas menciona las tradiciones místicas
o contemplativas en sí mismas. Podría decirse que los místicos tienen más en co‐
mún con otros místicos pertenecientes a tradiciones diferentes que con las reli‐
giones convencionales a las que están asociados (Smart, 1965).

Lo más significativo de todo es que estas similitudes experienciales se producen
cuando las experiencias místicas tienen lugar fuera de las tradiciones religiosas
o espirituales, en personas de orientación secular que tienen poca o ninguna fa‐
miliaridad con dichas tradiciones. Esto también se aplica al desarrollo personal
o espiritual a largo plazo cuando se produce fuera de las tradiciones, incluyendo
cuando los individuos experimentan un cambio hacia un estado de conciencia
expansivo y continuo. (Analizaremos ambas áreas con más detalle en breve). En
estas áreas, encontramos una gran cantidad de similitudes, mucho más que en
las doctrinas de las religiones y las tradiciones espirituales.

https://www.nodualidad.info/maestros/mansur-al-hallaj.html
https://www.nodualidad.info/maestros/mansur-al-hallaj.html
https://www.nodualidad.info/maestros/maestro-eckhart.html
https://www.nodualidad.info/maestros/maestro-eckhart.html
https://www.nodualidad.info/maestros/margarita-porete.html
https://www.nodualidad.info/maestros/margarita-porete.html
https://www.nodualidad.info/libros/el-espejo-de-las-almas-simples.html
https://www.nodualidad.info/libros/el-espejo-de-las-almas-simples.html


Este último punto es extremadamente importante, porque si las experiencias
místicas están totalmente construidas por tradiciones religiosas y espirituales —
o más específicamente, por las creencias y expectativas de los individuos asocia‐
dos con las tradiciones (por ejemplo, Gimello, 1983; Katz, 1978, 1992)—, ¿cómo
se pueden explicar las experiencias místicas que tienen lugar fuera del contexto
de las tradiciones religiosas y espirituales, con esencialmente la misma fenome‐
nología que las experiencias místicas tradicionales? Como han comentado
Edward Kelly y Michael Grosso, las experiencias místicas poderosas «a menudo
se han producido de forma espontánea en personas “ingenuas” que anterior‐
mente no tenían ningún compromiso ni implicación con ninguna tradición reli‐
giosa o mística en particular» (2007, 516). No solo eso, como señalan además
Kelly y Grosso, las experiencias místicas pueden producirse incluso en «perso‐
nas que son antecedentemente hostiles a todo el tema» (Ibíd.).

Se podría argumentar que, aunque una persona no participe en una tradición
concreta, puede haber influencias culturales (por ejemplo, la educación religiosa
o las experiencias de familiares y compañeros) que determinen el contenido de
la experiencia. Sin embargo, hay muchos informes de experiencias místicas en
sociedades seculares modernas con una actitud predominantemente escéptica
hacia la espiritualidad, algunos de los cuales se examinarán a continuación (por
ejemplo, Corneille y Luke, 2021; Taylor y Egeto-Szabo, 2017). Este no es el tipo de
entorno cultural que fomentaría la construcción de experiencias místicas. Si las
experiencias místicas se construyen a partir de creencias y expectativas (Katz,
1978, 1992), ¿por qué les suceden a personas de sociedades seculares que no tie‐
nen antecedentes religiosos o espirituales y carecen de las creencias y expectati‐
vas asociadas?

Como ha señalado Jones (2022b), ciertos tipos y aspectos específicos de la expe‐
riencia mística pueden ser aceptables en culturas seculares e interpretarse en
términos naturalistas. Por ejemplo, naturalistas como Harris (2014) y Blackmore
(2011) interpretan las experiencias de pérdida del sentido del yo en la medita‐
ción como una confirmación de la visión materialista de que la consciencia es
una ilusión y que el yo no existe. Sin embargo, otros aspectos de las experiencias
místicas son más difíciles de justificar en términos naturalistas, como la sensa‐
ción de unidad con todas las cosas, la conciencia elevada o la sensación de atem‐
poralidad. Estos aspectos pueden atribuirse a un funcionamiento neurológico
inusual, más que a experiencias auténticas de la naturaleza de la realidad. Como
se verá más adelante, la visión constructivista de las experiencias místicas es
aún más problemática en relación con las experiencias místicas infantiles, que
se producen antes de que el condicionamiento cultural haya podido influir en la
perspectiva del niño, y a menudo en sociedades seculares que carecen del condi‐
cionamiento cultural que predispondría a las personas a tales experiencias.

Las experiencias místicas les ocurren tanto a personas religiosas como no reli‐
giosas. Forman parte de una amplia gama de experiencias humanas que pueden



explorarse e interpretarse desde muchas perspectivas diferentes. Las diferentes
tradiciones interpretan sus experiencias y exploraciones del paisaje en función
de sus propios sistemas metafísicos, como exploradores situados en diferentes
puntos de observación, con una visión diferente del mismo paisaje. A pesar de
algunas diferencias en la interpretación, comparten claras similitudes. Al mismo
tiempo, este paisaje puede explorarse fuera del contexto de las diferentes tradi‐
ciones religiosas o espirituales.

Mi analogía se acerca a la utilizada por William James, quien describió las expe‐
riencias místicas como «ventanas a través de las cuales la mente contempla un
mundo más amplio e inclusivo. La diferencia entre las vistas que se observan
desde las distintas ventanas místicas no tiene por qué impedirnos considerar
esta suposición» (1986, 428). James tenía claro que este «mundo más amplio de
significados» contiene una gran variedad—en sus propias palabras, «una consti‐
tución mixta como la de este mundo» (ibíd.)—y, por lo tanto, una gran variedad
de perspectivas e interpretaciones.

Cuatro razones por las que es necesaria una «fenomenología perenne»

Permítanme pasar a los cuatro aspectos experienciales que requieren una forma
de perennialismo, ya que no pueden explicarse mediante factores constructivis‐
tas.

1. Puntos en común en las experiencias místicas/espirituales

El primero de ellos es la gran similitud que existe entre las experiencias místicas/
espirituales de las diferentes tradiciones (y de personas ajenas a cualquier tradi‐
ción). Tal y como las han descrito los individuos y estudiado los académicos, las
experiencias místicas comparten ciertas características fundamentales, tanto
dentro como fuera de las tradiciones. Las características que se atribuyen con
mayor frecuencia a las experiencias místicas incluyen las siguientes: bienestar
intenso (por ejemplo, serenidad, felicidad o éxtasis), percepción intensificada (o
conciencia elevada, que a menudo incluye una sensación de luminosidad o res‐
plandor), trascendencia de la separación (una sensación de conexión o unión,
que incorpora a otros seres humanos, al mundo natural o a una fuente trascen‐
dente más desconocida del ser), una sensación de interconexión o unidad de los
fenómenos; compasión y amor; un sentido transformado (y a menudo ampliado)
de la identidad; una sensación de revelación noética (por ejemplo, Hardy, 1979;
Wainwright, 1981; Happold, 1986; Marshall, 2005; Hood, 2006; Kelly y Grosso,
2007; Wulff, 2014; Jones, 2016; Taylor y Egeto-Szabo, 2017).

Muchos estudiosos contemporáneos del misticismo han destacado la presencia
de estas características en todas las tradiciones y fuera de ellas. Por ejemplo,
Studstill (2005) ha resaltado las similitudes experienciales entre el dzogchen bu‐
dista tibetano y el misticismo medieval alemán, que tienen el objetivo común de



«interrumpir los procesos mentales que mantienen la experiencia ordinaria y
egocéntrica e inducir una transformación estructural de la consciencia»
(Studstill, 2005, 6). Esta transformación conlleva una expansión y mejora de la
consciencia, lo que da lugar a «una conciencia/conocimiento cada vez más sensi‐
bilizado de la Realidad que se manifiesta (entre otras cosas) en una mayor sen‐
sación de bienestar emocional, un mayor interés por los demás que genera una
mayor compasión, una mayor capacidad para negociar creativamente con el en‐
torno y una mayor capacidad de apreciación estética» (Studstill, 2005, 7).

De manera similar, Rose ha destacado los «universales contemplativos» dentro
del budismo Theravada, el yoga Patanjali y la teología mística católica, con «con‐
juntos prácticamente idénticos de experiencias místicas inducidas por la con‐
centración cada vez más profunda», aunque las tradiciones estén asociadas con
«sistemas religiosos distintos y doctrinalmente irreconciliables» (2016, 3). Entre
ellas se incluyen cualidades como la tranquilidad, la conciencia unitaria, la uni‐
dad entre sujeto y objeto, la atemporalidad, la quietud y la claridad internas, el
vacío y la amplitud mentales, y la bienaventuranza.

Además, Shah-Kamezi (2006) ha comparado a tres místicos de diferentes tradi‐
ciones (Shankara del hinduismo, Ibn Arabi del islam y Meister Eckhart del cris‐
tianismo), y ha descubierto que los tres individuos estaban «de acuerdo en lo
que respecta a la cima de la realización: la trascendencia de todas las condicio‐
nes finitas que acompañan a la individualidad y el logro de la identidad con el
Absoluto único» (2006, 248). Blum (2015) comparó de manera similar los escritos
de Meister Eckhart, Ibn Arabi y el budista chino Huineng, y también encontró si‐
militudes pronunciadas. Como ha escrito, «el teórico social todavía se esfuerza
por explicar por qué discursos sobre la experiencia tan similares entre sí han
surgido en comunidades tan variadas que habitan contextos tan diferentes»
(Blum, 2017, 345). Como ejemplo adicional, los estudios sobre experiencias místi‐
cas inducidas por psicodélicos realizados por Richards (2016) en la Universidad
John Hopkins le han llevado a concluir que estas experiencias son indistingui‐
bles de las descritas en la literatura mística tradicional. Como él mismo resume,
sus pruebas «representan un fuerte giro del péndulo teórico hacia la llamada
perspectiva perennialista» (2016, 11).

La investigación cuantitativa que utiliza la Escala de Misticismo (o Escala M) de
Ralph Hood (1975) también destaca estas similitudes, mostrando que el mismo
«núcleo común» de características (como la unidad, la atemporalidad, el bienes‐
tar intenso, lo sagrado y una cualidad noética) se da en diversas tradiciones (por
ejemplo, Hood et al., 2001; Chen et al., 2011; Chen et al., 2011). La investigación
de Hood deja claro que estas experiencias pueden interpretarse de diferentes
maneras, sin restar valor a sus similitudes esenciales y sin conducir necesaria‐
mente a una teología o filosofía común (Hood, 2006).

Un estudio realizado por Taylor y Egeto-Szabo (2017) se centró en las experien‐
cias místicas extratradicionales. Utilizando el término «experiencia de desper‐

https://www.nodualidad.info/maestros/sankara.html
https://www.nodualidad.info/maestros/sankara.html
https://www.nodualidad.info/maestros/ibn-arabi.html
https://www.nodualidad.info/maestros/ibn-arabi.html
https://www.nodualidad.info/maestros/maestro-eckhart.html
https://www.nodualidad.info/maestros/maestro-eckhart.html
https://www.nodualidad.info/maestros/hui-neng.html
https://www.nodualidad.info/maestros/hui-neng.html


tar», se recopilaron y analizaron 91 informes de experiencias en las que la con‐
ciencia de la realidad de una persona se intensificó y amplió, con características
tales como un mayor sentido de la realidad, la belleza, la conexión, el significado
y la armonía. El estudio examinó los desencadenantes o contextos de tales expe‐
riencias y descubrió que el desencadenante más significativo era la perturba‐
ción psicológica (como el estrés, la depresión, la pérdida o el duelo), relacionada
con el 40,5 % de las experiencias. Otros desencadenantes significativos eran el
contacto con la naturaleza (25 %), la práctica espiritual (23,5 %) y la lectura de li‐
teratura espiritual (16,5 %). Cabe señalar que algunas experiencias tenían más
de un desencadenante o contexto, de ahí la discrepancia numérica. La mayoría
de las experiencias se produjeron fuera del contexto de la espiritualidad tradi‐
cional; de hecho, muchos de los participantes que enviaron informes no tenían
ninguna conexión con ninguna tradición espiritual, ningún conocimiento previo
de la espiritualidad y el misticismo, y vivían en culturas seculares.

Sin embargo, la fenomenología de las experiencias era esencialmente la misma
que la de las experiencias místicas basadas en la tradición (por ejemplo,
Happold, 1986; Hood, 2006; Jones, 2016). Por orden de frecuencia, las caracterís‐
ticas de las experiencias incluían estados afectivos positivos (como paz, alegría,
sensación de armonía, ausencia de miedo), percepción intensificada (vitalidad,
luminosidad, energía, luz), sensación de conexión o unidad, amor/compasión,
percepción diferente del tiempo, «conocimiento» general más profundo, sensa‐
ción de trascender el tiempo y el espacio, etc.

Es difícil comprender cómo tales experiencias pudieron construirse cultural‐
mente cuando no se produjeron en ningún contexto espiritual o religioso, sino
en culturas seculares que no apoyan la espiritualidad. ¿Cómo pudieron cons‐
truirse a partir de creencias y expectativas cuando la mayoría de los participan‐
tes carecían de antecedentes místicos o religiosos, o incluso de conocimientos so‐
bre espiritualidad? Marshall ha señalado algo similar, afirmando que la inter‐
pretación constructivista de las experiencias místicas «no aborda las numerosas
experiencias “espontáneas” registradas en la época moderna que tienen lugar
fuera de cualquier tradición condicionante de enseñanza y práctica» (2014, 10).
Jones ha señalado además que algunas «experiencias místicas se producen es‐
pontáneamente en personas sin formación mística ni antecedentes religiosos»
(2016, 64).

2. Representaciones comunes de la autotransformación en las
tradiciones

El segundo aspecto experiencial que respalda el perennialismo fenomenológico
son las fuertes similitudes en las descripciones de un proceso de desarrollo de refi‐
namiento e intensificación de la conciencia en todas las tradiciones, a veces deno‐
minado «despertar». Todas las tradiciones espirituales—incluidas el budismo, el
yoga, el taoísmo, la cábala, el misticismo cristiano, etc.—postulan algún camino



de autodesarrollo hacia una mayor conciencia y autorrealización. Todas ellas
describen ciertas características experienciales que surgen en este proceso y que
pueden cultivarse a través de prácticas espirituales.

El perennialismo fenomenológico sostiene que existe una orientación general si‐
milar en estos caminos de autodesarrollo, con una serie de cualidades y temas
compartidos. Es posible que los caminos no avancen exactamente hacia el mis‐
mo objetivo—por ejemplo, en el sentido de que la concepción budista de bodhi
difiere de los conceptos yóguicos hindúes de moksha o sahaja samadhi, o del
concepto místico cristiano de la deificación—pero avanzan en la misma direc‐
ción general.

En Taylor (2017), se identificaron siete temas comunes en las descripciones de
dicho proceso en diversas tradiciones. Estos son: (1) aumento e intensificación
de la conciencia; (2) un movimiento más allá de la separación y hacia la cone‐
xión y la unión; (3) el cultivo de la quietud interior y el vacío; (4) el desarrollo de
una mayor estabilidad interior, autosuficiencia y ecuanimidad; (5) un movi‐
miento hacia una mayor empatía, compasión y altruismo; (6) el abandono de la
acción personal; y (7) un movimiento hacia un mayor bienestar. Estos temas se
dan en todas las tradiciones, incluyendo el budismo, el vedanta o yoga hindú, el
taoísmo, el cristianismo místico, el sufismo, etc.

Estos temas se enfatizan en mayor o menor medida en determinadas tradicio‐
nes. Por ejemplo, el aspecto altruista colectivo del desarrollo se enfatiza fuerte‐
mente en el misticismo judío y sufí, mientras que el cultivo de la ecuanimidad y
la autosuficiencia se enfatiza fuertemente en el budismo. Al mismo tiempo, el
aspecto de renunciar a la acción personal se enfatiza fuertemente en el taoísmo.
Aunque está claro que muchas tradiciones ponen mucho énfasis en la unión,
esto no aparece directamente en el budismo theravada. El budismo theravada, y
quizás el budismo en general, pone más énfasis en cultivar la ecuanimidad y el
altruismo que en alcanzar la unión (Taylor, 2017).

Sin embargo, las similitudes generales son sorprendentes. Volviendo a mi metá‐
fora anterior, estas características conceptuales superpuestas surgen porque el
despertar—tanto como experiencia temporal como proceso de desarrollo—im‐
plica una exploración del mismo abanico de experiencias humanas expansivas.

3. El despertar fuera de las tradiciones

Los mismos temas también se dan fuera de las tradiciones, cuando el proceso de
«despertar espiritual» se produce en un contexto extratradicional, en personas
que saben poco o nada sobre religión o espiritualidad. Las cualidades que sur‐
gen en el despertar espiritual también pueden consolidarse como rasgos perma‐
nentes, cuando un individuo alcanza un estado estable de «despertar». Aquí, en
un sentido no tradicional, el «despertar» puede definirse como una conciencia



expansiva e intensa permanente, y también como un estado de funcionamiento
superior en el que se transforman la visión y la relación de una persona con el
mundo, junto con su experiencia subjetiva, su sentido de identidad y su perspec‐
tiva conceptual (Taylor, 2017). Este es el tercer factor experiencial que respalda
un perennialismo suave: el proceso transformador del «despertar»—y el estado
continuo de «despertar»—fuera del contexto de las tradiciones religiosas o espiri‐
tuales.

Hay muchos casos de «místicos naturales» sin antecedentes religiosos, que pare‐
cen haber experimentado el despertar como una cualidad innata, sin seguir nin‐
gún camino o práctica espiritual, ni siquiera tener conocimientos previos sobre
misticismo o espiritualidad. Estas personas que han despertado de forma natu‐
ral suelen convertirse en artistas creativos, utilizando la poesía o el arte como
forma de expresar su elevada conciencia. A veces también pueden convertirse
en activistas sociales, debido a su intenso sentido de conexión intersubjetiva,
que les aporta una gran empatía y compasión, o un sentido de misión para ali‐
viar el sufrimiento o la injusticia. Algunos ejemplos son Walt Whitman, D. H.
Lawrence, el místico inglés de la naturaleza Richard Jeffries y la activista social
estadounidense que se hacía llamar «Peregrina de la Paz» (Taylor, 2017).

Permítanme examinar dos ejemplos con más detalle. Walt Whitman fue destaca‐
do por Bucke (1969) como un caso de «consciencia cósmica», y también por
Maslow (1994) como un ejemplo de persona «autorrealizada». La forma de mis‐
ticismo de Whitman era muy idiosincrásica y no guardaba relación con ninguna
tradición espiritual en particular. Su experiencia del mundo era intensamente
panteísta, con un fuerte sentido de una fuerza espiritual que impregnaba tanto
todos los fenómenos como su propio ser. Nunca se afilió a ninguna tradición es‐
piritual, ni siguió ninguna práctica espiritual convencional. En sus últimos años,
Whitman desarrolló cierta familiaridad con la filosofía india, pero aparente‐
mente sin un conocimiento profundo o detallado. Cuando Henry David Thoreau
conoció a Whitman, el primero comentó que Hojas de hierba era «maravillosa‐
mente parecida a las obras orientales». Thoreau le preguntó a Whitman si había
leído tales obras, y este respondió: «No, cuéntame sobre ellas» (Cowley, 1973,
919).

Una vez que los textos espirituales hindúes se hicieron más accesibles, muchos
observadores notaron paralelismos con la obra de Whitman y buscaron pruebas
de que hubiera sido influenciado por ellos. Sin embargo, como señaló el crítico
literario Malcolm Cowley, «lo extraordinario de este elemento oriental es que
Whitman, cuando escribió los poemas de la primera edición [de Hojas de hier‐
ba], parece haber sabido poco o nada sobre la filosofía oriental. Es más que du‐
doso que hubiera leído siquiera el Bhagavad-Gita, una de las pocas obras hin‐
dúes disponibles entonces en traducción» (1973, 972). Más bien, como sugiere
Cowley, el misticismo de Whitman parece haber sido completamente natural y
espontáneo.

https://www.nodualidad.info/maestros/richard-maurice-bucke.html
https://www.nodualidad.info/maestros/richard-maurice-bucke.html
https://www.nodualidad.info/maestros/abraham-maslow.html
https://www.nodualidad.info/maestros/abraham-maslow.html


Un místico natural similar, aunque menos conocido, es el escritor británico so‐
bre la naturaleza Richard Jefferies, de mediados del siglo XIX, quien escribió una
notable «autobiografía espiritual» titulada La historia de mi corazón. Es casi se‐
guro que Jeffries no tenía ningún conocimiento de las tradiciones espirituales ni
de los místicos religiosos. Sin embargo, como escribió sobre él el erudito místico
F. C. Happold:

Encontró ese «ahora eterno» del que hablaban los místicos. Llegó a
una doctrina de la «nobleza del alma», similar a la de Eckhart y
Shankara. Aunque la única idea de Dios que conocía era la de la reli‐
gión de su propio entorno, en su condición de «deidad más allá de la
deidad» trató de expresar con palabras torpes lo que Eckhart y
Ruysbroeck habían expresado de manera mucho más adecuada en la
distinción que establecieron entre la Divinidad y Dios (Happold, 1986,
385).

En mi propia investigación, me he centrado en el fenómeno de la «transforma‐
ción a través de la agitación», cuando el despertar espiritual surge en el contexto
de una intensa perturbación psicológica, como una pérdida, un diagnóstico de
cáncer, una adicción, un estrés intenso o una depresión. Las personas que expe‐
rimentan una transformación a través de la agitación experimentan un cambio
hacia un estado de mayor funcionamiento. Afirman sentirse renacidas, como si
fueran personas diferentes viviendo en el mismo cuerpo, con una poderosa sen‐
sación de bienestar interior, una percepción intensificada, un sentido más fuer‐
te de conexión (o unidad) con otras personas y con la naturaleza, etc. (Taylor,
2012, 2013, 2021a, 2021b). La fenomenología de estos estados es muy similar a la
de las experiencias místicas (o de despertar) temporales, y también al despertar
o realización continuas descritas por diversas tradiciones espirituales.

Las causas de la transformación a través de la agitación son misteriosas, aunque
he sugerido una conexión con la disolución del ego (causada por una intensa
presión psicológica o la pérdida de apegos psicológicos). Aunque la disolución
del ego suele ser una experiencia negativa muy intensa, equivalente a un colap‐
so, en una pequeña minoría de personas parece permitir que emerja un yo su‐
perior latente. Este yo superior latente parece estar completamente formado
como una estructura, listo para asumir la nueva identidad de la persona. La
transición puede ser a veces difícil, con retos de aceptación e integración, espe‐
cialmente si (como suele ser el caso) las personas no tienen una formación espi‐
ritual y carecen de comprensión de sus experiencias (Taylor, 2012, 2013, 2021a,
202 1b).

Aunque cualquier período de intensa agitación o trauma puede dar lugar a tal
transformación, el desencadenante más común parece ser el duelo. En Taylor
(2021a), se examinaron los casos de 16 personas que informaron de poderosas
experiencias transformadoras tras el duelo, utilizando un enfoque de métodos



mixtos, que incluía un análisis temático cualitativo de las entrevistas y dos esca‐
las psicométricas. Ambos enfoques encontraron pruebas significativas de un
cambio personal positivo, que se había mantenido estable durante largos perio‐
dos de tiempo (una media de más de 13 años desde las experiencias originales
de duelo). Dos medidas psicométricas mostraron niveles significativamente más
altos de lo normal de espiritualidad y «despertar».

Al igual que con las experiencias de despertar temporal, un aspecto significativo
de estas experiencias transformadoras es que con frecuencia ocurren fuera del
contexto de las tradiciones religiosas y espirituales, a individuos de culturas se‐
culares que, como se mencionó anteriormente, a veces luchan por dar sentido a
su nuevo estado. Por lo tanto, estos casos no pueden explicarse en términos
constructivistas. Una vez más, tales experiencias sugieren una gama de expe‐
riencias humanas expansivas que no son exclusivas de las tradiciones espiritua‐
les.

4. Experiencias místicas en la infancia

El cuarto factor experiencial son las experiencias místicas en los niños. Las in‐
vestigaciones han demostrado que las experiencias de despertar temporal no
son infrecuentes durante la infancia. Robinson (1977) y Hoffman (1992) descu‐
brieron que las experiencias místicas/espirituales podían producirse a partir de
los 3 años, aunque eran más frecuentes entre los 5 y los 15 años. Robinson
(1977) estudió 600 experiencias espirituales infantiles y descubrió que el 10 % se
producía antes de los 5 años, el 70 % entre los 5 y los 15 años, y el 19 % después
de los 15 años. De las 123 experiencias recopiladas por Hoffman (1992), el 23 %
se produjo antes de los 5 años y el 77 % entre los 5 y los 15 años. De manera si‐
milar, en una encuesta realizada por Pafford (1973) a alumnos de secundaria y
jóvenes universitarios, el 40 % de los chicos y el 61 % de las chicas afirmaron ha‐
ber tenido experiencias de «misticismo natural» similares a las descritas por el
poeta William Wordsworth. En la investigación de Alister Hardy en la Unidad de
Investigación Religiosa de la Universidad de Oxford, la infancia y la adolescen‐
cia fueron las etapas en las que se produjeron con mayor frecuencia las expe‐
riencias religiosas: 111,7 de cada mil durante la infancia y 123,7 durante la ado‐
lescencia (Hardy, 1979).

En un ejemplo de mi propia colección, un hombre—ahora de mediana edad—sin
antecedentes religiosos describió una poderosa experiencia mística que tuvo
cuando tenía unos 6 años. Estaba saliendo corriendo por la puerta principal
para jugar con sus amigos cuando «todo se fundió; miré el poste de telégrafos al‐
quitranado que había frente a la casa de mi amigo, cuatro puertas más arriba;
estaba vibrando de vida y energía; la superficie de la carretera también…, yo es‐
taba compuesto de la misma energía vibrante; el tiempo también se fundió» (en
Taylor, 2017, 54).



Es problemático sugerir que tales experiencias podrían haber sido construidas
por tradiciones religiosas o espirituales cuando una proporción significativa de
ellas ocurrió antes de que el condicionamiento cultural pudiera haber influido
plenamente en la perspectiva del niño y cuando, en cualquier caso, los niños
procedían de un entorno no religioso. Forman (1999) ha presentado argumentos
similares en relación con lo que él ha denominado el «evento de la consciencia
pura», señalando que esta experiencia de consciencia despierta sin contenido
puede ser experimentada tanto por neófitos—incluidos los niños—como por
practicantes espirituales experimentados. (2)

Se podría cuestionar la validez de los relatos de experiencias místicas infantiles,
ya que son retrospectivos, quizá basados en recuerdos poco fiables y transmiti‐
dos en un lenguaje que los niños pequeños no podrían utilizar. Se podría argu‐
mentar que los adultos simplemente construyen esas experiencias en su vida
adulta, basándose en su conocimiento de las experiencias místicas o en sus
creencias religiosas o espirituales. Sin embargo, las experiencias místicas son
tan poderosas e inusuales que es probable que se recuerden con más viveza y
menos distorsión que otras experiencias. Es posible que a un niño le resulte difí‐
cil describir una experiencia de este tipo en el momento, pero que conserve un
recuerdo claro de ella y más tarde encuentre el vocabulario para describirla.
Cabe señalar que a menudo existe una gran diferencia entre las experiencias
místicas y su expresión lingüística (de ahí que James, en 1986, caracterizara las
experiencias como inefables). Las experiencias místicas son siempre difíciles de
transmitir—tanto para los adultos como para los niños—debido a la dualidad su‐
jeto/objeto y a los distintos tiempos verbales de los idiomas, así como a la esca‐
sez de vocabulario para describir estados de consciencia refinados e inusuales.
En otras palabras, la brecha entre una experiencia mística infantil y su descrip‐
ción posterior no significa necesariamente que la experiencia sea totalmente in‐
ventada.

Otros argumentos en contra del constructivismo

Estos cuatro factores sugieren claramente una fenomenología subyacente co‐
mún a las experiencias místicas. Al hacerlo, presentan un argumento sólido en
contra de las interpretaciones constructivistas o contextualistas.

Quiero dejar claro que no pretendo argumentar en contra del constructivismo
en sí mismo, sino solo en el contexto de las experiencias místicas. Un debate am‐
plio sobre el constructivismo excede el alcance de este artículo, pero desde luego
no pretendo argumentar que todo el constructivismo cultural sea falso.
Tampoco deseo rechazar por completo el constructivismo como factor en las ex‐
periencias místicas. Aceptaría que muchas experiencias místicas intratradicio‐
nales están construidas, al menos en parte, por influencias culturales. Esto tam‐
bién puede ser cierto en el caso de algunas experiencias místicas extratradicio‐
nales. Al mismo tiempo, apoyo la posibilidad de que existan experiencias místi‐



cas totalmente no construidas. En los niveles más intensos de la experiencia mís‐
tica, cuando la identidad individual se funde en la unidad con toda la realidad—
una experiencia extática no-dual en la que uno toma consciencia de que la esen‐
cia espiritual de su propio ser es la esencia de todas las cosas y de la realidad
misma—creo que el místico experimenta lo que Studstill ha descrito como «una
experiencia incondicionada y sin mediación de lo Real» (2005, 26). En un sentido
introvertido, esto también es válido para lo que Forman (1999) denomina «even‐
to de la consciencia pura».

Mi argumento es simplemente que el constructivismo no basta como explicación
completa de las experiencias místicas, ya que estas incluyen cualidades transcul‐
turales comunes que no pueden explicarse en términos de discurso cultural,
creencias o expectativas. Quizás también sea útil pensar en términos de formas
«fuertes» y «moderadas» de constructivismo (Jones, 2020). Mientras que los
constructivistas fuertes, como Katz (1978, 1992) o Gimello (1983), sostienen que
toda experiencia mística está totalmente construida por el condicionamiento
cultural, un constructivista moderado como John Hick (1989) sostiene que puede
haber un elemento transcultural en algunas experiencias místicas, aunque la es‐
tructuración siempre está presente. En estos términos, mi argumento se dirige al
constructivismo fuerte.

Los cuatro puntos anteriores no son, desde luego, los únicos argumentos en con‐
tra del constructivismo fuerte. Tanto Marshall (2005, 2014) como Jones (2016)
han planteado otras dificultades. En relación con las experiencias intratradicio‐
nales, ambos han señalado que estas a menudo divergen de los contextos y con‐
ceptos de las tradiciones con las que se asocian los místicos, lo cual no es lo que
cabría esperar si las doctrinas dictaran el contenido de las experiencias. Como
ha señalado Jones, «el contenido de las experiencias místicas a menudo supone
una conmoción o incluso una sorpresa para los místicos entrenados» (2016, 64).
Como ha señalado Marshall, la «naturaleza novedosa de las experiencias que se
desvían significativamente de las expectativas de la tradición condicionante»
(2014, 10) es imposible de explicar en términos constructivistas fuertes. Por su‐
puesto, esta es la razón por la que (como se ha destacado anteriormente) mu‐
chos místicos han sido condenados como herejes por las autoridades religiosas,
lo que a veces ha dado lugar a la excomunión e incluso a la ejecución. Una vez
más, esto no sería así si el contenido de las experiencias místicas estuviera de‐
terminado por la doctrina.

Tanto Marshall como Jones también han sugerido que los constructivistas (radi‐
cales) sobreestiman la influencia del proceso de conceptualización en la expe‐
riencia o la percepción. Si la experiencia es separable de la interpretación es
una cuestión controvertida (Segal, 2014), cuyo debate completo excede el alcan‐
ce de este artículo. Sin embargo, hay motivos para creer que, al menos en algu‐
nos contextos, la percepción puede operar independientemente de la cognición
y la interpretación, e incluso precederlas. Un argumento es que, desde una pers‐
pectiva evolutiva, la experiencia es sin duda independiente de la cognición y la



interpretación. Algunos animales—y otras formas de vida—parecen carecer de
la capacidad de cognición, pero son claramente capaces de experimentar o per‐
cibir (Blum, 2014). La cognición (que confiere la capacidad de teorizar e inter‐
pretar) es un desarrollo evolutivo posterior que se relaciona con diferentes es‐
tructuras neurológicas, por lo que es esencialmente independiente de la expe‐
riencia. En relación con la experiencia mística, Marshall ha sostenido que «el po‐
der de las teorías y creencias para condicionar la percepción tiene límites fir‐
mes» (2005, 187). Al igual que Marshall y Forman (1999), Jones (2016) acepta la
posibilidad de una experiencia no conceptual o no cognitiva, sugiriendo que el
evento «místico profundo» es una experiencia directa, que solo se conceptualiza
más tarde. En otras palabras, la percepción es un proceso relativamente crudo y
sin filtrar, que solo se interpreta o conceptualiza posteriormente.

Es importante señalar que no todas las experiencias están igualmente condicio‐
nadas. Algunas experiencias pueden estar menos mediadas y filtradas que otras.
También es posible descondicionar conscientemente la mente para que nuestra
experiencia esté menos mediada y filtrada. De hecho, esto podría considerarse
otro tema común en las tradiciones místicas (relacionado con el tema trans-
tradicional mencionado anteriormente de cultivar la quietud interior y el vacío):
el uso de técnicas o prácticas para descondicionar la mente o deconstruir los
procesos conceptuales ordinarios. Este es el objetivo principal de las prácticas
budistas de observar el proceso de etiquetado de la mente y trascender la cogni‐
ción conceptual, mientras que muchos místicos cristianos (y neoplatónicos como
Plotino) enfatizaron la importancia de dejar ir el funcionamiento del intelecto y
trascender la mentalidad ordinaria. Este es el objetivo de la vía negativa descrita
por Dionisio el Areopagita, o el concepto de desapego de Meister Eckhart. Como
han señalado Kelly y Grosso, «cuando los místicos hablan de inhibir las modifi‐
caciones de la mente y de ir más allá o desprenderse de todas las cosas «crea‐
das» (léase, construidas), entienden su desafío precisamente como el de superar
sistemáticamente el tipo de condicionamiento que Katz y sus aliados asumen sin
cuestionar que no se puede superar» (2007, 515). En un nivel más fundamental,
este es uno de los principales objetivos de la práctica de la meditación: provocar
una deconstrucción de las estructuras mentales normales y alcanzar lo que
Deikman (1980) denominó «desautomatización de la percepción».

El objetivo final de estos procesos de descondicionamiento es alcanzar un estado
totalmente incondicionado en el que la mente parezca estar vacía de conceptos y
construcciones. En su forma introvertida, este estado es equivalente al evento de
la consciencia pura de Forman (1999). Saso (2015) ha utilizado el término «unión
apofática» para referirse a este estado y, al igual que Forman, ha sugerido que el
uso de prácticas para generar dicho estado es un elemento común fundamental
entre las diversas tradiciones espirituales. Este estado también puede darse en
forma extrovertida, cuando el individuo percibe un mundo fenoménico sin me‐
diaciones en el que la individualidad (en sí misma una construcción conceptual)
se disuelve en la unidad con toda la realidad. En este sentido, las experiencias
místicas en sí mismas proporcionan pruebas de la posible independencia de la

https://www.nodualidad.info/maestros/plotino.html
https://www.nodualidad.info/maestros/plotino.html
https://www.nodualidad.info/maestros/pseudo-dionisio-areopagita.html
https://www.nodualidad.info/maestros/pseudo-dionisio-areopagita.html


experiencia y la cognición.

Por su parte, Marshall (2005) también ha destacado la dificultad de expresar es‐
tas experiencias. Si las experiencias místicas fueran construcciones de las tradi‐
ciones, sin duda sería fácil describirlas haciendo referencia a los conceptos de
estas tradiciones. Sin embargo, a menudo no es así. Como señaló James (1986),
las experiencias místicas suelen tener una característica de «inefabilidad». En
lugar de ser producto del lenguaje (como creía Katz), las experiencias suelen
trascender el lenguaje, por lo que son difíciles de comunicar.

Cuestiones ontológicas

En su énfasis en la experiencia, el perennialismo fenomenológico está estrecha‐
mente vinculado al esencialismo. Algunos estudiosos utilizan los términos pe‐
rennialismo y esencialismo de forma intercambiable (por ejemplo, Dible, 2010;
Hollenback, 1996), mientras que otros, como Almond (1988), Marshall (2005) y
Rose (2016), consideran que el perennialismo y el esencialismo son distintos.
Según esta última opinión, el esencialismo (al igual que el perennialismo feno‐
menológico) hace hincapié en las características comunes de las experiencias y
prácticas místicas o espirituales en diferentes tradiciones, en contraste con el en‐
foque tradicional del perennialismo en la doctrina. Por ejemplo, Rose ha asocia‐
do el perennialismo con «las doctrinas y el simbolismo religiosos» y el esencia‐
lismo con «las experiencias contemplativas» (2016, 4). (3)

Sin embargo, no considero que el perennialismo fenomenológico sea totalmente
equivalente al esencialismo. Además de centrarse en la experiencia, el perennia‐
lismo suave se centra en ciertos aspectos conceptuales de las tradiciones, que es‐
tán estrechamente vinculados a las experiencias místicas y se derivan de ellas.
En otras palabras, creo que los puntos en común de las experiencias místicas
dentro y fuera de las tradiciones espirituales sugieren ciertos aspectos ontológi‐
cos. En términos de la metáfora del paisaje, los informes de puntos de vista des‐
de diferentes perspectivas (y las exploraciones de diferentes áreas) contienen
ciertas características superpuestas o comunes, a partir de las cuales se pueden
inferir las características fundamentales del paisaje.

Se trata de una cuestión controvertida, ya que es difícil establecer el vínculo en‐
tre la fenomenología y la ontología, y es posible explicar las similitudes fenome‐
nológicas en términos de factores neurológicos o psicológicos. No obstante, uno
de los aspectos más destacados de las experiencias místicas o de despertar es su
carácter revelador noético. Casi todas las experiencias místicas conllevan una
poderosa sensación de convicción, y el individuo siente que ha vislumbrado una
realidad más amplia y plena que permanece oculta a la conciencia normal.
Como dijo James, las experiencias místicas parecen ser «ventanas a través de las
cuales la mente contempla un mundo más extenso e inclusivo» (1986, 428). Un
constructivista podría argumentar que el aspecto revelador es simplemente una



confirmación de creencias preexistentes, pero esto no se aplica a las experien‐
cias extratradicionales, ni a las experiencias intratradicionales en las que las ex‐
periencias místicas entran en conflicto con los sistemas de creencias tradiciona‐
les. Si las experiencias místicas se interpretan en términos de una expansión e
intensificación de la conciencia, tales afirmaciones de revelación parecen lógi‐
cas. En las experiencias místicas, los filtros y estructuras psicológicas que res‐
tringen la conciencia humana normal parecen desaparecer.

Hay varios argumentos a favor de la importancia ontológica de las experiencias
místicas, que mencionaré brevemente. Sus poderosos y duraderos efectos trans‐
formadores sugieren una profunda cualidad reveladora, más allá de lo que ca‐
bría esperar de una experiencia debida simplemente a una peculiaridad o abe‐
rración neurológica. Al fin y al cabo, las experiencias alucinatorias rara vez tie‐
nen efectos duraderos y suelen olvidarse rápidamente, con la sensación de que
eran ilusorias. Esto contrasta con las experiencias místicas, que transmiten una
sensación de ser más reales que la conciencia ordinaria. En el estudio citado an‐
teriormente sobre los efectos transformadores del duelo (Taylor, 2021a), todos
los participantes informaron de cambios importantes y aparentemente profun‐
dos en su actitud, comportamiento y estilo de vida, que se habían mantenido du‐
rante largos períodos de tiempo. El tiempo medio transcurrido desde la transfor‐
mación fue de 13 años. Tres participantes vivieron experiencias de duelo cuan‐
do eran adolescentes (entre 14 y 16 años), y los tres afirmaron que esa experien‐
cia les había ayudado a determinar la carrera profesional y el estilo de vida que
habían elegido para su vida adulta. Esto también queda ilustrado en el conocido
«Experimento del Viernes Santo» de Walter Pahnke (1966), en el que se adminis‐
traron dosis de psilocibina a un grupo de estudiantes de teología en un entorno
religioso. Todos ellos tuvieron poderosas experiencias místicas, incluyendo sen‐
timientos de éxtasis, asombro y unidad. En un estudio de seguimiento realizado
25 años después por Doblin (1991), la mayoría de los participantes originales re‐
flexionaron que la experiencia los había cambiado de forma permanente, dán‐
doles una apreciación más profunda de la vida y la naturaleza, un mayor senti‐
do de la alegría, un menor miedo a la muerte y una mayor empatía hacia las mi‐
norías y las personas oprimidas.

Las sorprendentes similitudes fenomenológicas entre las experiencias místicas y
las experiencias cercanas a la muerte también son significativas. Además de ca‐
racterísticas fenomenológicas notables, como la experiencia extracorporal, el
viaje a través de la oscuridad hacia la luz y (en muchos casos) el encuentro con
familiares o seres fallecidos, la mayoría de las experiencias cercanas a la muerte
incorporan experiencias místicas, con cualidades como un intenso bienestar,
una sensación de unidad, la percepción de interconexión o unidad, un sentido
de significado y armonía, una mayor conciencia, etc. (Greyson, 2021; Sartori,
2015). Por supuesto, se puede dudar de la objetividad de las experiencias cerca‐
nas a la muerte, pero el hecho de que experiencias tan similares se produzcan
en contextos tan diferentes (con causas tan diferentes) sugiere que pueden ser
dos puntos de entrada diferentes al mismo entorno de experiencia expansiva.



De manera similar, Marshall (2014) ha destacado los importantes solapamientos
entre las experiencias psíquicas y las místicas, y ha sugerido que las sólidas
pruebas empíricas de las experiencias psíquicas (Cardefia, 2018; Kelly et al.,
2007) respaldan la objetividad de la experiencia mística.

Una cualidad ontológica implícita en las experiencias místicas es una luminosi‐
dad fundamental. Muchas experiencias místicas incluyen descripciones de un
resplandor intenso que impregna tanto el mundo (en las experiencias místicas
extrovertidas) como el ser interior (en las experiencias introvertidas). Como ha
señalado Marshall, «las experiencias especiales de luminosidad son una caracte‐
rística muy común e intercultural de la experiencia mística» (2014, 6). La cuali‐
dad de luminosidad también se atribuye a muchos principios espirituales funda‐
mentales. Por ejemplo, el Bhagavad-Gita describe el principio espiritual funda‐
mental de Brahman de la siguiente manera: «Si la luz de mil soles surgiera re‐
pentinamente en el cielo, ese esplendor podría compararse con el resplandor del
Espíritu Supremo» (Mascaro, 1990, p. 53). Del mismo modo, el término judío
Zohar puede traducirse como esplendor o brillantez, y el propio Zohar—el texto
—describe el universo como impregnado de luz translúcida (Hoffman, 2007). En
lugar de ser puramente conceptuales o simbólicas, estas nociones pueden deri‐
var de la experiencia mística directa. En palabras de Marshall, este «lenguaje de
la luz» es «probablemente más que un simbolismo basado en la familiaridad
universal con el sol dador de vida, ya que las experiencias especiales de lumino‐
sidad son una característica muy común e intercultural de la experiencia místi‐
ca» (2014, 6). Es significativo que la luz translúcida sea también una característi‐
ca de muchas experiencias cercanas a la muerte, en las que una persona está fi‐
siológica y neurológicamente «muerta» durante un breve periodo de tiempo, an‐
tes de ser reanimada. Por ejemplo, un informe de una ECM describía una luz
brillante que «envolvió tanto mi yo físico como mi yo no físico... Lo único de lo
que era consciente era del brillo de la luz, que me llenaba de paz y me nutría»
(Taylor, 2018, 98).

Otra característica es una sensación de benevolencia fundamental, armonía o
incluso amor, que puede aparecer como una especie de fuerza o energía que lo
impregna todo. Como informó una persona que tuvo una experiencia de desper‐
tar extratradicional: «Todo estaba hecho de amor. Me sentí inmerso en un mar
de amor donde todos y todo estaban hechos de esta misma “energía”; ya no era
un “ego” separado, sino que estaba consumido por esta energía de amor»
(Taylor, 2018, 46). A veces, esta sensación de amor se asocia con la cualidad ante‐
rior de la luz, como cuando una persona, en una experiencia cercana a la muer‐
te, describió «la luz del amor puro e incondicional» (Taylor, 113). Esta cualidad
percibida de amor y armonía omnipresentes es especialmente prominente en
las experiencias cercanas a la muerte (Greyson, 2021; Sartori, 2015).

Otra característica ontológica es la interconexión fundamental. En las experien‐
cias místicas, los fenómenos naturales y artificiales ya no aparecen como entida‐
des separadas, sino como conectadas, compartiendo la misma naturaleza esen‐



cial. A veces, los fenómenos parecen ser manifestaciones de una fuerza o cuali‐
dad subyacente que es la fuente de su unidad, como las olas en la superficie del
océano. Esta interconexión incluye al experimentador, cuya sensación de sepa‐
ración se disuelve. Como dijo una persona, al referirse de nuevo a una experien‐
cia extratradicional: «Empecé a experimentar una claridad y una conexión con
todo lo que existía, con todo el universo, que se sentía más allá de lo humano»
(Taylor, 2017, 61). O, como dijo otra persona: «Era inmenso y me fusioné con el
universo. Ya no podía percibirme como separado, estaba en el universo y era
parte de él, con el tiempo y el espacio alterados» (Ibid., 54).

La atemporalidad también parece ser una característica fundamental. Sin duda,
la sensación de trascender el tiempo es un aspecto común de las experiencias
místicas tradicionales. Como dijo Meister Eckhart: «El poder [del alma] no cono‐
ce el ayer ni el mañana; solo existe el presente: los acontecimientos de hace mil
años y los de los próximos mil años están presentes en el ahora» (en Happold,
1986, 278). De manera similar, Thomas Traherne describió cómo la presencia de
Dios en el alma humana creaba un «espacio espiritual de la mente [que] tras‐
ciende el tiempo y el lugar» (en Marshall, 2019, 211). De acuerdo con estas pers‐
pectivas, en un contexto de despertar extratradicional, una persona informó que
«no existía el concepto de distancia o pasado y presente» (Taylor, 2017, 54). Otra
persona afirmó: «Todo se convirtió en Uno y yo estaba fuera del tiempo» (Ibid.).

También puede ser válido inferir un principio espiritual fundamental que lo im‐
pregna todo, percibido como una energía o fuerza. Los místicos aliados a las tra‐
diciones monoteístas pueden describir esto como el resplandor de Dios que im‐
pregna el mundo, o un adherente al Vedanta puede describir el resplandor om‐
nipresente de Brahman. En las experiencias místicas extra-tradicionales, se utili‐
za un lenguaje más general. En la experiencia mística infantil citada anterior‐
mente, se observaba cómo todo «pulsaba con vida y energía, la superficie de la
carretera era igual... Yo estaba compuesto de la misma energía pulsante... Me
tumbé, miré al cielo y entonces sentí la unidad de todo» (en Taylor, 2017, 54).
Como implica esta experiencia, es este principio espiritual fundamental el que
lleva a todas las cosas a la unidad. El resplandor y el amor que se describen con
frecuencia en las experiencias místicas pueden considerarse cualidades de este
principio fundamental, como en la experiencia anterior en la que «Todo estaba
hecho de amor. Estaba inmerso en un mar de amor» (Taylor, 2018, 46).

El concepto de un principio espiritual absoluto es una característica común de
las tradiciones místicas o espirituales, concebido de diversas maneras como
Brahman, Tao, Dharmakaya, la Divinidad, el Uno, En Sof, etc. También hay mu‐
chas concepciones similares en las culturas indígenas. Por ejemplo, los indios
hopi utilizan el término maasauu (Heinberg, 1989), y los lakota se refieren a
wakan-tanka (literalmente, «la fuerza que mueve todas las cosas», Eliade, 1967),
mientras que los ainu de Japón utilizan el término ramut (Monro, 1962). El mi‐
sionero cristiano reverendo Stephen Riggs pasó más de 40 años viviendo con los
indios dakota en el siglo XIX y describió su principio espiritual, taku wakan, de

https://www.nodualidad.info/maestros/thomas-traherne.html
https://www.nodualidad.info/maestros/thomas-traherne.html


la siguiente manera:

El asombro y la reverencia son lo que se le debe, y es tan ilimitado en
su manifestación como en su idea. Toda la vida es Wakan; también lo
es todo lo que muestra poder, ya sea en acción, como los vientos y las
nubes a la deriva; o en resistencia pasiva, como la roca al borde del ca‐
mino.

Porque incluso los palos y las piedras más comunes tienen una esencia
espiritual que debe ser venerada como una manifestación del poder
misterioso y omnipresente que llena el universo (en Griffiths, 1976,
21).

Por supuesto, existen algunas diferencias significativas entre estas concepcio‐
nes. Brahman difiere en algunos aspectos del Tao, Ein Sof o taku wakan, entre
otros. Por ejemplo, Brahman tiene una cualidad estática y neutral que difiere de
las cualidades más dinámicas del Tao. En el Vedanta hindú, el objetivo del desa‐
rrollo espiritual es tomar conciencia de nuestra unidad con Brahman, mientras
que en el taoísmo el objetivo del desarrollo es alcanzar la armonía con el Tao en
la vida y las actividades de cada uno, lo que, de nuevo, es una concepción más
dinámica. En el budismo Theravada, el concepto de una fuerza o energía espiri‐
tual que lo impregna todo está totalmente ausente. Ha habido intentos, por
ejemplo, por parte de Murti (2013), de interpretar sunyata en esos términos,
pero son cuestionables. Al mismo tiempo, los conceptos Mahayana de dharmaka‐
ya y tathagatagarbha están sin duda más cerca del concepto de fuerza espiritual
que lo impregna todo.

Sin embargo, existe una similitud esencial en el sentido de que todos estos tér‐
minos se refieren a una fuerza o cualidad espiritual inmanente y omnipresente.
Los conceptos de las tradiciones espirituales sobre una realidad subyacente o úl‐
tima (como Brahman, Tao o En Sof) pueden considerarse interpretaciones y con‐
ceptualizaciones diferentes de esta cualidad fundamental. No son necesaria‐
mente conceptos metafísicos abstractos. En mi opinión, es posible y probable
que tengan su origen en la experiencia, derivándose de la experiencia directa de
los místicos de un principio espiritual fundamental que lo impregna todo. En la
analogía de James (1986), son vistas desde diferentes ventanas.

Desde el punto de vista del constructivismo, se podría argumentar: ¿en qué se
diferencia lo anterior del perennialismo tradicional? Podría parecer que estoy
postulando, en términos de Jones, «un único referente trascendente para todas
las religiones» (Jones, 2022a, 661). Acepto que estoy postulando un principio es‐
piritual universal fundamental que es la fuente de conceptos como Brahman,
Tao y En Sof. Sin embargo, estos principios espirituales no están necesariamente
vinculados a los conceptos convencionales de Dios o dioses. ¿Cuál es la conexión
entre las múltiples deidades del hinduismo y el espíritu-fuerza impersonal y om‐



nipresente de Brahman? ¿Cuál es la conexión entre el Dios antropomórfico—
concebido como existente separado del mundo, pero con el poder de intervenir
en los asuntos humanos—del cristianismo o el islam convencionales y el res‐
plandor divino dinámico y omnipresente descrito por los místicos? Meister
Eckhart separó ambos conceptos al diferenciar entre la Divinidad y Dios, pero
seguía viendo a este último como una emanación de la primera.

Como se ha sugerido anteriormente, parece más probable que los conceptos
convencionales de Dios (y las religiones asociadas a ellos) puedan explicarse en
términos de factores psicológicos como la inseguridad existencial y el deseo de
protección, certeza y propósito. De nuevo, como se ha sugerido anteriormente,
el hecho de que los místicos se hayan encontrado a veces en conflicto con las au‐
toridades religiosas convencionales sugiere una clara brecha entre sus experien‐
cias y las enseñanzas religiosas, incluidos sus conceptos de Dios.

En otras palabras, no creo que los principios espirituales anteriores constituyan
un «referente trascendente único para las religiones» (Jones, 2022a, 661). Sin
embargo, sí constituyen un elemento común dentro del marco de las tradiciones
contemplativas y transformadoras, como el vedanta, el sufismo, el taoísmo y el
cristianismo místico. Por supuesto, incluso si el lector discute el significado onto‐
lógico de las experiencias místicas, la presencia de los temas anteriores en las
experiencias místicas de todas las culturas—tanto dentro como fuera del contex‐
to de las tradiciones espirituales—sigue ofreciendo más pruebas a favor de un
perennialismo fenomenológico.

Un nuevo amanecer para el perennialismo

Rose ha sugerido que un perennialismo revisado y orientado a la experiencia
puede constituir «un nuevo amanecer para el perennialismo» (2016, 1) con la
«recuperación del esencialismo místico» (Ibíd., 4). Sawyer también ha descrito
cómo «una mejor comprensión de la filosofía perenne, junto con métodos mejo‐
rados para estudiar los estados místicos de consciencia, está reabriendo el deba‐
te sobre el tema» (2021). Sin duda, creo que ambos estudiosos tienen razón, y es‐
pero que este artículo pueda contribuir a este movimiento.

El perennialismo tradicionalista que insistía en una «religión universal» era de‐
masiado simplista, ya que pasaba por alto la pluralidad en su afán por encontrar
la unanimidad. Pero los constructivistas fueron demasiado lejos en la dirección
opuesta. Las dudas válidas sobre un núcleo común de la doctrina religiosa se ex‐
tendieron a afirmaciones inválidas de que las experiencias místicas están total‐
mente construidas culturalmente. Estas afirmaciones no resisten un examen mi‐
nucioso, especialmente si tenemos en cuenta las experiencias místicas extratra‐
dicionales. Si bien Jones puede tener razón al hablar de «misticismos genuina‐
mente diferentes con creencias, prácticas, valores y objetivos diferentes» (2022a,
659), es importante destacar las similitudes fenomenológicas en las experiencias



místicas (tanto dentro como fuera de las tradiciones) y las similitudes conceptua‐
les (como los mapas de desarrollo espiritual y los principios espirituales funda‐
mentales) que dan lugar a estas características experienciales compartidas.

Creo que existe un punto medio correctivo entre los extremos del perennialismo
tradicionalista y el constructivismo o contextualismo. Este punto medio es un
perennialismo fenomenológico, una forma más matizada y matizada (de ahí
«suave») de perennialismo que se centra en las experiencias más que en las doc‐
trinas.

* * *

Notas

1. Ferrer (2000) ha propuesto cinco variedades diferentes de perennialismo dentro del mismo en‐
foque «tradicionalista» amplio. En primer lugar, existe la forma más simplista, que postula «un
único camino y un único objetivo para el desarrollo espiritual» (2000, 10). En segundo lugar,
está la forma «esotérica» (defendida por Schuon, 1984, y Smith, 1987), que acepta la diversidad
de caminos diferentes, pero sigue sosteniendo que todos ellos conducen a un objetivo común.
En tercer lugar, está lo que Ferrer denomina «perennialismo perspectivista», que acepta que hay
muchos objetivos espirituales, pero sostiene que estos son simplemente diferentes interpreta‐
ciones o manifestaciones de la misma Realidad Última. En cuarto lugar, existe una forma tipoló‐
gica de perennialismo, orientada en torno a «diversas expresiones o manifestaciones de un úni‐
co tipo de experiencia espiritual o realidad última» (Ferrer, 2000, 12), como la distinción de
Walter Stace (1964) entre experiencias místicas introvertidas y extrovertidas. Por último, existe
la forma estructuralista del perennialismo, que considera que el desarrollo espiritual a través de
las tradiciones se desarrolla a través de una jerarquía de estructuras y niveles profundos (Ferrer
considera a Wilber, por ejemplo, 1997, como el proponente más destacado de esta forma de pe‐
rennialismo).

2. Además, Forman (1999) ha argumentado que la ubicuidad de las descripciones del evento de la
consciencia pura en todas las culturas es una prueba del perennialismo, y que no tiene sentido
hablar de la construcción cultural de una experiencia que no tiene contenido conceptual.

3. Forman (1999) y Parsons (2008) también han adoptado una perspectiva similar, al discutir una
«psicología perenne» que enfatiza la experiencia mística por encima de los conceptos y las en‐
señanzas de las tradiciones. Sus enfoques pueden considerarse antecedentes de la fenomeno‐
logía perenne.

Texto de la versión original en inglés:

A New Day for Perennialism: the Case for a Perennial Phenomenology, or ‘Soft’ Perennialism

Fuente: SPRINGER NATURE
SOPHIA: International Journal of Philosophy and Traditions (Volume 63, October 2023)

© 2012 - 2026 Nodualidad.info

https://www.nodualidad.info/recursos/pdf-articulos/A-new-day-for-perennialism.pdf
https://www.nodualidad.info/recursos/pdf-articulos/A-new-day-for-perennialism.pdf
https://link.springer.com/article/10.1007/s11841-023-00985-w
https://link.springer.com/article/10.1007/s11841-023-00985-w
https://link.springer.com/article/10.1007/s11841-023-00985-w
https://link.springer.com/article/10.1007/s11841-023-00985-w
https://link.springer.com/article/10.1007/s11841-023-00985-w

