Un nuevo amanecer para el perennialismo

Los argumentos a favor de una fenomenologia perenne,
o perennialismo «suave»

Por Steve Taylor, 13 de septiembre de 2023


https://www.nodualidad.info/maestros/steve-taylor.html
https://www.nodualidad.info/maestros/steve-taylor.html

Resumen

Este articulo defiende una «fenomenologia perenne» (0 perennialismo «suave»)
que difiere de la nocidn tradicionalista de «filosofia perenne». La fenomenologia
perenne ofrece una forma mdas matizada de perennialismo que se centra en las
experiencias espirituales/misticas mas que en las ensefianzas y creencias de las
diferentes religiones. Si bien las ensefianzas y creencias varian enormemente,
las experiencias misticas asociadas a las diferentes tradiciones misticas tienen
sorprendentes puntos en comun. Sugiero cuatro aspectos experienciales que
respaldan una fenomenologia perenne. Estos aspectos también requieren una
reconsideracion del debate entre el perennialismo y el constructivismo. Es signi-
ficativo que estos elementos experienciales estén presentes cuando las experien-
cias misticas se producen fuera del contexto de las tradiciones espirituales, en
personas que saben poco o nada sobre espiritualidad y se consideran no religio-
sas. Tratar las experiencias misticas exclusivamente en el contexto de la religion
y las tradiciones espirituales ha sido un gran error en los debates entre cons-
tructivistas (o contextualistas) y perennialistas. Existe un entorno comun de la
experiencia mistica que precede a la interpretacion y conceptualizacion por par-
te de las tradiciones espirituales. Este articulo* contribuye a reabrir el debate so-
bre el perennialismo que se ha venido desarrollando en los ultimos afios.

* Las referencias a obras o escritos de autores (con el afio entre paréntesis) que apare-
cen en este articulo se pueden consultar al final del texto original en inglés cuyo enla-
ce PDF aparece al final de este articulo.

En las ultimas décadas, el concepto de filosofia perenne—propuesto original-
mente por estudiosos como Schuon (1984), Smith (1987), Nasr (1993) y
Oldmeadow (2007)—ha pasado de moda. De hecho, en un articulo reciente pu-
blicado en esta revista, Richard Jones ha sugerido que «los historiadores y fildso-
fos de los estudios religiosos que estudian el misticismo han abandonado casi
por completo la idea de unas «verdades perennes» transculturales en favor de
un enfoque contextualista de los fendmenos culturales misticos y una vision
constructivista de las experiencias misticas» (2022a, 659). En este articulo, argu-
mentaré que tales anuncios de la muerte del perennialismo son prematuros.
Argumentaré que es viable—y, de hecho, necesario—postular una forma mas
matizada y tentativa de perennialismo. Se trata de un enfoque orientado feno-
menoldgicamente—en contraposicion a una «filosofia»—que denomino «peren-
nialismo fenomenoldgico» (o0 perennialismo «suave»).

En la seccion principal del articulo, propondré cuatro aspectos experienciales
que respaldan este enfoque: fuertes puntos en comun en las experiencias misti-
cas/espirituales de todas las tradiciones (y de personas ajenas a cualquier tradi-


https://www.nodualidad.info/maestros/frithjof-schuon.html
https://www.nodualidad.info/maestros/frithjof-schuon.html
https://www.nodualidad.info/maestros/huston-smith.html
https://www.nodualidad.info/maestros/huston-smith.html
https://www.nodualidad.info/maestros/seyyed-hossein-nasr.html
https://www.nodualidad.info/maestros/seyyed-hossein-nasr.html
https://www.nodualidad.info/maestros/harry-oldmeadow.html
https://www.nodualidad.info/maestros/harry-oldmeadow.html

cion); fuertes similitudes en las descripciones de un proceso de desarrollo de re-
finamiento e intensificacion de la conciencia en todas las tradiciones, a veces de-
nominado «despertar»; el proceso transformador del «despertar»—y el estado
continuo de «estar despierto»—fuera del contexto de las tradiciones religiosas o
espirituales; y las experiencias misticas en los nifios.

En mi opinion, estos cuatro factores hacen necesario reconsiderar el debate en-
tre el perennialismo y el constructivismo (es decir, la nocidn de que las expe-
riencias misticas son construidas por tradiciones misticas individuales, o por las
creencias y expectativas de individuos conectados con las tradiciones). Es nece-
sario revisar este debate desde una perspectiva fenomenologica, particularmen-
te a la luz de las experiencias misticas «extratradicionales» (que ocurren fuera
del contexto de las tradiciones religiosas o espirituales). Si bien puede parecer
valido argumentar que las experiencias misticas intratradicionales son construi-
das por el discurso cultural (Katz, 1978, 1992), es mucho mas problematico argu-
mentar esto cuando las experiencias misticas se producen en personas no adep-
tas que no tienen conocimientos previos de misticismo o espiritualidad, donde
no existe la correlacion entre el discurso y la experiencia.

De hecho, en los ultimos afios, el debate entre el perennialismo y el constructi-
vismo ya se ha reabierto en cierta medida. Segun Sawyer (2021), en la ultima dé-
cada se ha producido un «aumento del apoyo a las teorias relacionadas con la fi-
losofia perenne». Sawyer (2021) ha observado «una erosion de la confianza en el
constructivismo» debido al trabajo de estudiosos como Studstill (2005), Shah-
Kazemi (2006) y Richards (2016). (Yo afiadiria a la lista a Rose, 2016, y Marshall,
2005, 2014). Junto con esto, ha habido «una comprensidon mas clara de lo que se
entiende especificamente por el término filosofia perenne», lo que ha ayudado a
disipar «malentendidos y juicios a priori» (Sawyer, 2021).

Espero que este articulo contribuya a aumentar el apoyo a las teorias relaciona-
das con el perennialismo. Hasta ahora, las experiencias misticas extratradicio-
nales no se han debatido adecuadamente en los debates entre constructivistas y
perennialistas. De hecho, se ha descuidado el aspecto fenomenoldgico en su con-
junto. Como ha sefialado Marshall, el constructivismo adolece de graves defi-
ciencias, ya que su base empirica «no consistia en informes de primera mano ri-
cos que pudieran demostrar el condicionamiento, sino en ideas misticas y meta-
fisicas abstractas, cuyas fuentes experienciales a menudo son poco claras o invi-
sibles» (2014, 10). En otras palabras, el constructivismo (o contextualismo radi-
cal) no tiene una base fenomenoldgica solida.

Perennialismo tradicionalista

La filosofia perenne tradicionalista deduce, en términos de Schuon (1984), la
«unidad trascendente de las religiones». Sugiere la universalidad de todas las re-
ligiones y todos los conceptos de Dios, como lo ejemplifica la afirmacion de Nasr



(1994, 16) de que «haber vivido plenamente cualquier religion es haber vivido
todas las religiones». Esta similitud se deriva del hecho de que todas las religio-
nes son manifestaciones de la misma realidad ultima trascendente, que expresa
la misma sabiduria «primordial» (Schuon, 1986). Todas las ensefianzas de las re-
ligiones, incluidos sus conceptos de Dios, se derivan de esta realidad trascenden-
te y, por lo tanto, contienen un «nucleo comun» de ensefianzas, con los mismos
principios y objetivos esenciales. A pesar de sus diferencias externas, las religio-
nes de todo el mundo, a lo largo de la historia de la humanidad, «afirman unani-
memente una realidad absoluta y trascendente» (Schuon, 1986).

Este tipo de perennialismo sostiene que existe un aspecto trascendente de la na-
turaleza humana que es uno con la realidad ultima, y que todas las religiones
ayudan a los seres humanos a darse cuenta de esta unidad esencial. El desarro-
llo humano avanza por un camino comun hacia la meta de la union con un ab-
soluto espiritual. El papel especial de los misticos es que se cree que relatan ex-
periencias de acceso directo a este reino «primordial» o trascendente. Las reve-
laciones y percepciones de los misticos constituyen el nucleo «esotérico» de las
tradiciones religiosas, que inspira las formas exotéricas mas convencionales y
estas tradiciones esotéricas. Asi, las religiones exotéricas son como diferentes
idiomas que expresan las mismas verdades basicas con vocabulario y sintaxis
diferentes, pero con las mismas estructuras gramaticales universales subyacen-
tes (Smith y Rosemont, 2008).

Sin embargo, cabe sefialar que no todos los perennialistas son tradicionalistas
que defienden una «religion universal» al estilo de Nasr, Schuon o Smith. Como
ha argumentado Sawyer (2021), constructivistas como Katz (1978), Penner
(1983) y Prothero (2019) han tendido a atacar un «<hombre de paja» del peren-
nialismo tradicionalista, mientras que en realidad «la llamada filosofia perenne
se describe con mayor precision como una familia de teorias —al estilo del exis-
tencialismo, el idealismo y el posmodernismo— mas que como una ideologia
monolitica u homogénea». En Sawyer (2021) se analiza el caso de Aldous Huxley,
demostrando que no defendia una «religion universal», sino que se centraba en
una experiencia noética intercultural. (En este sentido, el enfoque de Huxley es
similar al mio en este articulo). (1)

Para los tradicionalistas que defienden una «religiéon universal», la enorme di-
versidad de expresiones religiosas es problematica. Las doctrinas filosoficas y
conceptuales que sustentan algunas religiones parecen demasiado diversas para
ser compatibles en ningun sentido. Existen diferencias tan grandes entre, por
ejemplo, el cristianismo tradicional, el budismo theravada y el zoroastrismo,
que parece dificil sostener que las religiones son expresiones de los mismos
principios fundamentales y tienen los mismos objetivos fundamentales. Aunque
un tradicionalista como William Stoddard afirma que «todos los caminos religio-
sos conducen a la misma cima» (2005, 58), los objetivos soteriologicos del cristia-
nismo, el hinduismo y el budismo theravada, por ejemplo, son significativamen-
te diferentes (Prothero, 2019; Jones, 2022a). Las concepciones budistas de multi-


https://www.nodualidad.info/maestros/william-stoddart.html
https://www.nodualidad.info/maestros/william-stoddart.html

ples renacimientos que conducen al nirvana tienen poco en comun con el con-
cepto cristiano de la vida eterna en el cielo o el infierno. También es dificil soste-
ner que todos los conceptos teistas son expresiones del mismo principio absolu-
to. El Dios del cristianismo fundamentalista es muy diferente de los multiples
dioses del hinduismo o de las concepciones animistas basadas en los espiritus de
algunos grupos indigenas. El budismo theravada ni siquiera tiene una concep-
cion teista.

Por lo tanto, es claramente problematico hablar de un nucleo comun de ense-
fanzas en todas las tradiciones religiosas o espirituales. Sin embargo, esto no in-
valida el perennialismo en si mismo. Solo invalida los fundamentos filosdficos
del perennialismo. Si se traslada el debate de la filosofia a la fenomenologia (es
decir, de las doctrinas de las religiones a las experiencias de las personas asocia-
das con las tradiciones misticas y, lo que es mas importante, ajenas a ellas), en-
tonces encontramos muchos mas puntos en comun y se hace viable una forma
mas matizada de perennialismo (Bilimoria, 2009).

De la filosofia a la fenomenologia

Permitanme ahora intentar ofrecer una breve descripcion general de mi concep-
to de «fenomenologia perenne», antes de explicar en detalle por qué considero
que es necesaria.

Una fenomenologia perenne presta menos atencion a los aspectos conceptuales
y filoséficos de las tradiciones (aunque, como sefialaré mas adelante, si destaca
algunos factores conceptuales). De hecho, las doctrinas de las religiones conven-
cionales son de poco interés para el perennialismo fenomenolégico. Como ha se-
nalado Sawyer (2021), existe una disyuntiva entre la religion convencional y las
tradiciones misticas o contemplativas. Las afirmaciones de una fuente trascen-
dente comun para todas las religiones y para todos los conceptos de seres divi-
nos pueden ser erroneas e innecesarias. En lugar de estar basadas en una sabi-
duria primordial, muchas tradiciones religiosas convencionales—especialmente
aquellas de naturaleza fundamentalista y dogmatica—pueden ser en gran medi-
da expresiones de factores psicologicos tales como la inseguridad existencial, la
identidad y pertenencia a un grupo, el deseo de encontrar un significado y un
proposito, etc. (véase Taylor, 2005, para un andalisis mas completo de los posibles
origenes psicoldgicos de la religion teista).

Sin embargo, siempre ha habido misticos individuales asociados a diferentes
tradiciones que han relatado experiencias con importantes puntos en comun,
como veremos en la siguiente seccion. Las diferencias entre estas experiencias
en las distintas tradiciones se dan principalmente en la interpretacion y la con-
ceptualizacion, mas que en la fenomenologia. Aunque puede resultar problema-
tico separar la experiencia de la interpretacion, en las experiencias misticas
puede haber un nucleo de fenomenologia comun que esta sujeto a diferentes in-



terpretaciones. (La posibilidad de una experiencia mistica no mediada y la inde-
pendencia de la experiencia o la percepcion de la conceptualizacion se discuti-
ran mas adelante).

Muchos misticos han tenido relaciones dificiles con las autoridades religiosas
convencionales, precisamente porque sus experiencias a menudo entran en con-
flicto con algunos de los principios de la religion convencional. Por ejemplo, los
misticos afiliados a tradiciones monoteistas a menudo han interpretado a «Dios»
en términos dinamicos o energéticos, como una cualidad inmanente y omnipre-
sente, ademas de trascendente (Smart, 1965; Hick, 1989). También han insistido
a menudo en la inmanencia de Dios dentro de su propio ser, de modo que son
esencialmente uno con Dios. Tales ideas inevitablemente les llevaron a ser acu-
sados de herejia. Por ejemplo, el mistico sufi del siglo IX Mansur Al-Hallaj, que
proclamé «Yo soy la verdad» y que su espiritu era uno con Dios como «el vino se
mezcla con el agua pura» (en Spenser, 1963, 321), fue encarcelado y ejecutado. El
mistico cristiano Meister Eckhart, que describio como el amor nos permite «en-
trar en» Dios y nos permite «conocerlo tal como es» (en Spenser, 1963, 241), tam-
bién podria haber sido encarcelado y ejecutado, pero murio por causas natura-
les antes de que comenzara su juicio por herejia. Otro ejemplo del cristianismo
es Marguerite Porete, autora del tratado mistico El espejo de las almas simples,
que fue quemada en la hoguera por herejia en 1310.

Estos casos ilustran la brecha entre las experiencias misticas y la religion con-
vencional, contradiciendo la visidn tradicionalista de que las religiones exotéri-
cas estan impregnadas de sabiduria primordial trascendente, a traveés de tradi-
ciones misticas. Los constructivistas tampoco han tenido suficientemente en
cuenta esta distincion. Como ha escrito Sawyer, «Es importante sefialar esta dis-
tincion en esencia entre la religion y el misticismo, ya que a menudo se ha pasa-
do por alto, y los constructivistas suelen confundir ambos conceptos» (2021) . La
critica de Craig Martin (2017) al «<neoperennialismo» es un ejemplo de ello.
Martin reprende a varios estudiosos por enfatizar en exceso las similitudes in-
terculturales entre las religiones, pero apenas menciona las tradiciones misticas
o contemplativas en si mismas. Podria decirse que los misticos tienen mas en co-
mun con otros misticos pertenecientes a tradiciones diferentes que con las reli-
giones convencionales a las que estan asociados (Smart, 1965).

Lo mas significativo de todo es que estas similitudes experienciales se producen
cuando las experiencias misticas tienen lugar fuera de las tradiciones religiosas
0 espirituales, en personas de orientacion secular que tienen poca o ninguna fa-
miliaridad con dichas tradiciones. Esto también se aplica al desarrollo personal
0 espiritual a largo plazo cuando se produce fuera de las tradiciones, incluyendo
cuando los individuos experimentan un cambio hacia un estado de conciencia
expansivo y continuo. (Analizaremos ambas areas con mas detalle en breve). En
estas areas, encontramos una gran cantidad de similitudes, mucho mas que en
las doctrinas de las religiones y las tradiciones espirituales.


https://www.nodualidad.info/maestros/mansur-al-hallaj.html
https://www.nodualidad.info/maestros/mansur-al-hallaj.html
https://www.nodualidad.info/maestros/maestro-eckhart.html
https://www.nodualidad.info/maestros/maestro-eckhart.html
https://www.nodualidad.info/maestros/margarita-porete.html
https://www.nodualidad.info/maestros/margarita-porete.html
https://www.nodualidad.info/libros/el-espejo-de-las-almas-simples.html
https://www.nodualidad.info/libros/el-espejo-de-las-almas-simples.html

Este ultimo punto es extremadamente importante, porque si las experiencias
misticas estan totalmente construidas por tradiciones religiosas y espirituales —
0 mas especificamente, por las creencias y expectativas de los individuos asocia-
dos con las tradiciones (por ejemplo, Gimello, 1983; Katz, 1978, 1992)—, ¢como
se pueden explicar las experiencias misticas que tienen lugar fuera del contexto
de las tradiciones religiosas y espirituales, con esencialmente la misma fenome-
nologia que las experiencias misticas tradicionales? Como han comentado
Edward Kelly y Michael Grosso, las experiencias misticas poderosas «a menudo
se han producido de forma espontanea en personas “ingenuas” que anterior-
mente no tenian ningun compromiso ni implicacion con ninguna tradicion reli-
giosa o mistica en particular» (2007, 516). No solo eso, como sefialan ademas
Kelly y Grosso, las experiencias misticas pueden producirse incluso en «perso-
nas que son antecedentemente hostiles a todo el tema» (Ibid.).

Se podria argumentar que, aunque una persona no participe en una tradicion
concreta, puede haber influencias culturales (por ejemplo, la educacion religiosa
o las experiencias de familiares y compafieros) que determinen el contenido de
la experiencia. Sin embargo, hay muchos informes de experiencias misticas en
sociedades seculares modernas con una actitud predominantemente escéptica
hacia la espiritualidad, algunos de los cuales se examinaran a continuacion (por
ejemplo, Corneille y Luke, 2021; Taylor y Egeto-Szabo, 2017). Este no es el tipo de
entorno cultural que fomentaria la construccion de experiencias misticas. Si las
experiencias misticas se construyen a partir de creencias y expectativas (Katz,
1978, 1992), ¢por qué les suceden a personas de sociedades seculares que no tie-
nen antecedentes religiosos o espirituales y carecen de las creencias y expectati-
vas asociadas?

Como ha sefialado Jones (2022b), ciertos tipos y aspectos especificos de la expe-
riencia mistica pueden ser aceptables en culturas seculares e interpretarse en
términos naturalistas. Por ejemplo, naturalistas como Harris (2014) y Blackmore
(2011) interpretan las experiencias de pérdida del sentido del yo en la medita-
cion como una confirmacion de la vision materialista de que la consciencia es
una ilusion y que el yo no existe. Sin embargo, otros aspectos de las experiencias
misticas son mas dificiles de justificar en términos naturalistas, como la sensa-
cion de unidad con todas las cosas, la conciencia elevada o la sensacion de atem-
poralidad. Estos aspectos pueden atribuirse a un funcionamiento neuroldgico
inusual, mas que a experiencias auténticas de la naturaleza de la realidad. Como
se vera mas adelante, la vision constructivista de las experiencias misticas es
aun mas problematica en relacion con las experiencias misticas infantiles, que
se producen antes de que el condicionamiento cultural haya podido influir en la
perspectiva del nifio, y a menudo en sociedades seculares que carecen del condi-
cionamiento cultural que predispondria a las personas a tales experiencias.

Las experiencias misticas les ocurren tanto a personas religiosas como no reli-
giosas. Forman parte de una amplia gama de experiencias humanas que pueden



explorarse e interpretarse desde muchas perspectivas diferentes. Las diferentes
tradiciones interpretan sus experiencias y exploraciones del paisaje en funcion
de sus propios sistemas metafisicos, como exploradores situados en diferentes
puntos de observacion, con una vision diferente del mismo paisaje. A pesar de
algunas diferencias en la interpretacion, comparten claras similitudes. Al mismo
tiempo, este paisaje puede explorarse fuera del contexto de las diferentes tradi-
ciones religiosas o espirituales.

Mi analogia se acerca a la utilizada por William James, quien describio las expe-
riencias misticas como «ventanas a través de las cuales la mente contempla un
mundo mas amplio e inclusivo. La diferencia entre las vistas que se observan
desde las distintas ventanas misticas no tiene por qué impedirnos considerar
esta suposicion» (1986, 428). James tenia claro que este «mundo mas amplio de
significados» contiene una gran variedad—en sus propias palabras, «una consti-
tucion mixta como la de este mundo» (ibid.)—y, por lo tanto, una gran variedad
de perspectivas e interpretaciones.

Cuatro razones por las que es necesaria una «fenomenologia perenne»

Permitanme pasar a los cuatro aspectos experienciales que requieren una forma
de perennialismo, ya que no pueden explicarse mediante factores constructivis-
tas.

1. Puntos en comun en las experiencias misticas/espirituales

El primero de ellos es la gran similitud que existe entre las experiencias misticas/
espirituales de las diferentes tradiciones (y de personas ajenas a cualquier tradi-
cion). Tal y como las han descrito los individuos y estudiado los académicos, las
experiencias misticas comparten ciertas caracteristicas fundamentales, tanto
dentro como fuera de las tradiciones. Las caracteristicas que se atribuyen con
mayor frecuencia a las experiencias misticas incluyen las siguientes: bienestar
intenso (por ejemplo, serenidad, felicidad o éxtasis), percepcion intensificada (o
conciencia elevada, que a menudo incluye una sensacion de luminosidad o res-
plandor), trascendencia de la separacion (una sensacion de conexion o union,
que incorpora a otros seres humanos, al mundo natural o a una fuente trascen-
dente mas desconocida del ser), una sensacion de interconexion o unidad de los
fenomenos; compasion y amor; un sentido transformado (y a menudo ampliado)
de la identidad; una sensacion de revelacion noética (por ejemplo, Hardy, 1979;
Wainwright, 1981; Happold, 1986; Marshall, 2005; Hood, 2006; Kelly y Grosso,
2007; Wulff, 2014; Jones, 2016; Taylor y Egeto-Szabo, 2017).

Muchos estudiosos contemporaneos del misticismo han destacado la presencia
de estas caracteristicas en todas las tradiciones y fuera de ellas. Por ejemplo,
Studstill (2005) ha resaltado las similitudes experienciales entre el dzogchen bu-
dista tibetano y el misticismo medieval aleman, que tienen el objetivo comun de



«interrumpir los procesos mentales que mantienen la experiencia ordinaria y
egocéntrica e inducir una transformacion estructural de la consciencia»
(Studstill, 2005, 6). Esta transformacion conlleva una expansion y mejora de la
consciencia, lo que da lugar a «una conciencia/conocimiento cada vez mas sensi-
bilizado de la Realidad que se manifiesta (entre otras cosas) en una mayor sen-
sacion de bienestar emocional, un mayor interés por los demas que genera una
mayor compasion, una mayor capacidad para negociar creativamente con el en-
torno y una mayor capacidad de apreciacion estética» (Studstill, 2005, 7).

De manera similar, Rose ha destacado los «universales contemplativos» dentro
del budismo Theravada, el yoga Patanjali y la teologia mistica catolica, con «con-
juntos practicamente idénticos de experiencias misticas inducidas por la con-
centracion cada vez mas profunda», aunque las tradiciones estén asociadas con
«sistemas religiosos distintos y doctrinalmente irreconciliables» (2016, 3). Entre
ellas se incluyen cualidades como la tranquilidad, la conciencia unitaria, la uni-
dad entre sujeto y objeto, la atemporalidad, la quietud y la claridad internas, el
vacio y la amplitud mentales, y la bienaventuranza.

Ademads, Shah-Kamezi (2006) ha comparado a tres misticos de diferentes tradi-
ciones (Shankara del hinduismo, Ibn Arabi del islam y Meister Eckhart del cris-
tianismo), y ha descubierto que los tres individuos estaban «de acuerdo en lo
que respecta a la cima de la realizacion: la trascendencia de todas las condicio-
nes finitas que acompafian a la individualidad y el logro de la identidad con el
Absoluto unico» (2006, 248). Blum (2015) comparé de manera similar los escritos
de Meister Eckhart, Ibn Arabi y el budista chino Huineng, y también encontrd si-
militudes pronunciadas. Como ha escrito, «el tedrico social todavia se esfuerza
por explicar por qué discursos sobre la experiencia tan similares entre si han
surgido en comunidades tan variadas que habitan contextos tan diferentes»
(Blum, 2017, 345). Como ejemplo adicional, los estudios sobre experiencias misti-
cas inducidas por psicodélicos realizados por Richards (2016) en la Universidad
John Hopkins le han llevado a concluir que estas experiencias son indistingui-
bles de las descritas en la literatura mistica tradicional. Como €l mismo resume,
sus pruebas «representan un fuerte giro del péndulo tedrico hacia la llamada
perspectiva perennialista» (2016, 11).

La investigacion cuantitativa que utiliza la Escala de Misticismo (o Escala M) de
Ralph Hood (1975) también destaca estas similitudes, mostrando que el mismo
«nucleo comun» de caracteristicas (como la unidad, la atemporalidad, el bienes-
tar intenso, lo sagrado y una cualidad noética) se da en diversas tradiciones (por
ejemplo, Hood et al., 2001; Chen et al., 2011; Chen et al., 2011). La investigacion
de Hood deja claro que estas experiencias pueden interpretarse de diferentes
maneras, sin restar valor a sus similitudes esenciales y sin conducir necesaria-
mente a una teologia o filosofia comun (Hood, 2006).

Un estudio realizado por Taylor y Egeto-Szabo (2017) se centro en las experien-
cias misticas extratradicionales. Utilizando el término «experiencia de desper-


https://www.nodualidad.info/maestros/sankara.html
https://www.nodualidad.info/maestros/sankara.html
https://www.nodualidad.info/maestros/ibn-arabi.html
https://www.nodualidad.info/maestros/ibn-arabi.html
https://www.nodualidad.info/maestros/maestro-eckhart.html
https://www.nodualidad.info/maestros/maestro-eckhart.html
https://www.nodualidad.info/maestros/hui-neng.html
https://www.nodualidad.info/maestros/hui-neng.html

tar», se recopilaron y analizaron 91 informes de experiencias en las que la con-
ciencia de la realidad de una persona se intensificé y amplio, con caracteristicas
tales como un mayor sentido de la realidad, la belleza, la conexidn, el significado
y la armonia. El estudio examino los desencadenantes o contextos de tales expe-
riencias y descubrio que el desencadenante mas significativo era la perturba-
cion psicoldgica (como el estrés, la depresion, la pérdida o el duelo), relacionada
con el 40,5 % de las experiencias. Otros desencadenantes significativos eran el
contacto con la naturaleza (25 %), la practica espiritual (23,5 %) y la lectura de li-
teratura espiritual (16,5 %). Cabe sefialar que algunas experiencias tenian mas
de un desencadenante o contexto, de ahi la discrepancia numeérica. La mayoria
de las experiencias se produjeron fuera del contexto de la espiritualidad tradi-
cional; de hecho, muchos de los participantes que enviaron informes no tenian
ninguna conexion con ninguna tradicion espiritual, ningun conocimiento previo
de la espiritualidad y el misticismo, y vivian en culturas seculares.

Sin embargo, la fenomenologia de las experiencias era esencialmente la misma
que la de las experiencias misticas basadas en la tradicion (por ejemplo,
Happold, 1986; Hood, 2006; Jones, 2016). Por orden de frecuencia, las caracteris-
ticas de las experiencias incluian estados afectivos positivos (como paz, alegria,
sensacion de armonia, ausencia de miedo), percepcion intensificada (vitalidad,
luminosidad, energia, luz), sensacion de conexion o unidad, amor/compasion,
percepcion diferente del tiempo, «conocimiento» general mas profundo, sensa-
cion de trascender el tiempo y el espacio, etc.

Es dificil comprender como tales experiencias pudieron construirse cultural-
mente cuando no se produjeron en ningun contexto espiritual o religioso, sino
en culturas seculares que no apoyan la espiritualidad. ; C6mo pudieron cons-
truirse a partir de creencias y expectativas cuando la mayoria de los participan-
tes carecian de antecedentes misticos o religiosos, o incluso de conocimientos so-
bre espiritualidad? Marshall ha sefialado algo similar, afirmando que la inter-
pretacion constructivista de las experiencias misticas «no aborda las numerosas
experiencias “espontdneas” registradas en la época moderna que tienen lugar
fuera de cualquier tradicion condicionante de ensefianza y practica» (2014, 10).
Jones ha sefialado ademas que algunas «experiencias misticas se producen es-
pontaneamente en personas sin formacion mistica ni antecedentes religiosos»
(2016, 64).

2. Representaciones comunes de la autotransformacion en las
tradiciones

El segundo aspecto experiencial que respalda el perennialismo fenomenoldgico
son las fuertes similitudes en las descripciones de un proceso de desarrollo de refi-
namiento e intensificacion de la conciencia en todas las tradiciones, a veces deno-
minado «despertar». Todas las tradiciones espirituales—incluidas el budismo, el
yoga, el taoismo, la cdbala, el misticismo cristiano, etc.—postulan algin camino



de autodesarrollo hacia una mayor conciencia y autorrealizacion. Todas ellas
describen ciertas caracteristicas experienciales que surgen en este proceso y que
pueden cultivarse a través de practicas espirituales.

El perennialismo fenomenoldgico sostiene que existe una orientacion general si-
milar en estos caminos de autodesarrollo, con una serie de cualidades y temas
compartidos. Es posible que los caminos no avancen exactamente hacia el mis-
mo objetivo—por ejemplo, en el sentido de que la concepcion budista de bodhi
difiere de los conceptos yoguicos hindues de moksha o sahaja samadhi, o del
concepto mistico cristiano de la deificacion—pero avanzan en la misma direc-
cion general.

En Taylor (2017), se identificaron siete temas comunes en las descripciones de
dicho proceso en diversas tradiciones. Estos son: (1) aumento e intensificacion
de la conciencia; (2) un movimiento mas alla de la separacion y hacia la cone-
Xion y la union; (3) el cultivo de la quietud interior y el vacio; (4) el desarrollo de
una mayor estabilidad interior, autosuficiencia y ecuanimidad; (5) un movi-
miento hacia una mayor empatia, compasion y altruismo; (6) el abandono de la
accion personal; y (7) un movimiento hacia un mayor bienestar. Estos temas se
dan en todas las tradiciones, incluyendo el budismo, el vedanta o yoga hindu, el
taoismo, el cristianismo mistico, el sufismo, etc.

Estos temas se enfatizan en mayor o menor medida en determinadas tradicio-
nes. Por ejemplo, el aspecto altruista colectivo del desarrollo se enfatiza fuerte-
mente en el misticismo judio y sufi, mientras que el cultivo de la ecuanimidad y
la autosuficiencia se enfatiza fuertemente en el budismo. Al mismo tiempo, el
aspecto de renunciar a la accidn personal se enfatiza fuertemente en el taoismo.
Aunque esta claro que muchas tradiciones ponen mucho énfasis en la union,
esto no aparece directamente en el budismo theravada. El budismo theravada, y
quizas el budismo en general, pone mads énfasis en cultivar la ecuanimidad y el
altruismo que en alcanzar la union (Taylor, 2017).

Sin embargo, las similitudes generales son sorprendentes. Volviendo a mi meta-
fora anterior, estas caracteristicas conceptuales superpuestas surgen porque el
despertar—tanto como experiencia temporal como proceso de desarrollo—im-
plica una exploracion del mismo abanico de experiencias humanas expansivas.

3. El despertar fuera de las tradiciones

Los mismos temas también se dan fuera de las tradiciones, cuando el proceso de
«despertar espiritual» se produce en un contexto extratradicional, en personas
que saben poco o nada sobre religion o espiritualidad. Las cualidades que sur-
gen en el despertar espiritual también pueden consolidarse como rasgos perma-
nentes, cuando un individuo alcanza un estado estable de «despertar». Aqui, en
un sentido no tradicional, el «despertar» puede definirse como una conciencia



expansiva e intensa permanente, y también como un estado de funcionamiento
superior en el que se transforman la vision y la relacion de una persona con el
mundo, junto con su experiencia subjetiva, su sentido de identidad y su perspec-
tiva conceptual (Taylor, 2017). Este es el tercer factor experiencial que respalda
un perennialismo suave: el proceso transformador del «despertar»—y el estado
continuo de «despertar»—fuera del contexto de las tradiciones religiosas o espiri-
tuales.

Hay muchos casos de «misticos naturales» sin antecedentes religiosos, que pare-
cen haber experimentado el despertar como una cualidad innata, sin seguir nin-
gun camino o practica espiritual, ni siquiera tener conocimientos previos sobre
misticismo o espiritualidad. Estas personas que han despertado de forma natu-
ral suelen convertirse en artistas creativos, utilizando la poesia o el arte como
forma de expresar su elevada conciencia. A veces también pueden convertirse
en activistas sociales, debido a su intenso sentido de conexion intersubjetiva,
que les aporta una gran empatia y compasion, o un sentido de mision para ali-
viar el sufrimiento o la injusticia. Algunos ejemplos son Walt Whitman, D. H.
Lawrence, el mistico inglés de la naturaleza Richard Jeffries y la activista social
estadounidense que se hacia llamar «Peregrina de la Paz» (Taylor, 2017).

Permitanme examinar dos ejemplos con mas detalle. Walt Whitman fue destaca-
do por Bucke (1969) como un caso de «consciencia cosmica», y también por
Maslow (1994) como un ejemplo de persona «autorrealizada». La forma de mis-
ticismo de Whitman era muy idiosincrasica y no guardaba relacion con ninguna
tradicion espiritual en particular. Su experiencia del mundo era intensamente
panteista, con un fuerte sentido de una fuerza espiritual que impregnaba tanto
todos los fendmenos como su propio ser. Nunca se afilié a ninguna tradicion es-
piritual, ni siguidé ninguna practica espiritual convencional. En sus ultimos afios,
Whitman desarrolld cierta familiaridad con la filosofia india, pero aparente-
mente sin un conocimiento profundo o detallado. Cuando Henry David Thoreau
conocio a Whitman, el primero comenté que Hojas de hierba era «maravillosa-
mente parecida a las obras orientales». Thoreau le pregunté a Whitman si habia
leido tales obras, y este respondio: «No, cuéntame sobre ellas» (Cowley, 1973,
919).

Una vez que los textos espirituales hindues se hicieron mds accesibles, muchos
observadores notaron paralelismos con la obra de Whitman y buscaron pruebas
de que hubiera sido influenciado por ellos. Sin embargo, como sefialo el critico
literario Malcolm Cowley, «lo extraordinario de este elemento oriental es que
Whitman, cuando escribid los poemas de la primera edicion [de Hojas de hier-
ba], parece haber sabido poco o nada sobre la filosofia oriental. Es mas que du-
doso que hubiera leido siquiera el Bhagavad-Gita, una de las pocas obras hin-
dues disponibles entonces en traduccién» (1973, 972). Mas bien, como sugiere
Cowley, el misticismo de Whitman parece haber sido completamente natural y
espontaneo.


https://www.nodualidad.info/maestros/richard-maurice-bucke.html
https://www.nodualidad.info/maestros/richard-maurice-bucke.html
https://www.nodualidad.info/maestros/abraham-maslow.html
https://www.nodualidad.info/maestros/abraham-maslow.html

Un mistico natural similar, aunque menos conocido, es el escritor britanico so-
bre la naturaleza Richard Jefferies, de mediados del siglo XIX, quien escribié una
notable «autobiografia espiritual» titulada La historia de mi corazon. Es casi se-
guro que Jeffries no tenia ningun conocimiento de las tradiciones espirituales ni
de los misticos religiosos. Sin embargo, como escribio sobre €1 el erudito mistico
F. C. Happold:

Encontro ese «ahora eterno» del que hablaban los misticos. Llego a
una doctrina de la «nobleza del alma», similar a la de Eckharty
Shankara. Aunque la unica idea de Dios que conocia era la de la reli-
gion de su propio entorno, en su condicion de «deidad mas alla de la
deidad» tratd de expresar con palabras torpes lo que Eckhart y
Ruysbroeck habian expresado de manera mucho mas adecuada en la
distincion que establecieron entre la Divinidad y Dios (Happold, 1986,
385).

En mi propia investigacion, me he centrado en el fenéomeno de la «transforma-
cion a través de la agitacion», cuando el despertar espiritual surge en el contexto
de una intensa perturbacion psicolégica, como una pérdida, un diagndstico de
cancer, una adiccion, un estrés intenso o una depresion. Las personas que expe-
rimentan una transformacion a través de la agitacion experimentan un cambio
hacia un estado de mayor funcionamiento. Afirman sentirse renacidas, como si
fueran personas diferentes viviendo en el mismo cuerpo, con una poderosa sen-
sacion de bienestar interior, una percepcion intensificada, un sentido mas fuer-
te de conexion (o unidad) con otras personas y con la naturaleza, etc. (Taylor,
2012, 2013, 2021a, 2021b). La fenomenologia de estos estados es muy similar a la
de las experiencias misticas (o de despertar) temporales, y también al despertar
o realizacion continuas descritas por diversas tradiciones espirituales.

Las causas de la transformacion a través de la agitacion son misteriosas, aunque
he sugerido una conexion con la disolucion del ego (causada por una intensa
presion psicologica o la pérdida de apegos psicologicos). Aunque la disolucion
del ego suele ser una experiencia negativa muy intensa, equivalente a un colap-
S0, en una pequefia minoria de personas parece permitir que emerja un yo su-
perior latente. Este yo superior latente parece estar completamente formado
como una estructura, listo para asumir la nueva identidad de la persona. La
transicion puede ser a veces dificil, con retos de aceptacion e integracion, espe-
cialmente si (como suele ser el caso) las personas no tienen una formacién espi-
ritual y carecen de comprension de sus experiencias (Taylor, 2012, 2013, 2021a,
202 1b).

Aunque cualquier periodo de intensa agitacion o trauma puede dar lugar a tal
transformacion, el desencadenante mas comun parece ser el duelo. En Taylor

(2021a), se examinaron los casos de 16 personas que informaron de poderosas
experiencias transformadoras tras el duelo, utilizando un enfoque de métodos



mixtos, que incluia un andlisis tematico cualitativo de las entrevistas y dos esca-
las psicométricas. Ambos enfoques encontraron pruebas significativas de un
cambio personal positivo, que se habia mantenido estable durante largos perio-
dos de tiempo (una media de mas de 13 afios desde las experiencias originales
de duelo). Dos medidas psicométricas mostraron niveles significativamente mas
altos de lo normal de espiritualidad y «despertar».

Al igual que con las experiencias de despertar temporal, un aspecto significativo
de estas experiencias transformadoras es que con frecuencia ocurren fuera del
contexto de las tradiciones religiosas y espirituales, a individuos de culturas se-
culares que, como se mencioné anteriormente, a veces luchan por dar sentido a
su nuevo estado. Por lo tanto, estos casos no pueden explicarse en términos
constructivistas. Una vez mas, tales experiencias sugieren una gama de expe-
riencias humanas expansivas que no son exclusivas de las tradiciones espiritua-
les.

4. Experiencias misticas en la infancia

El cuarto factor experiencial son las experiencias misticas en los nifios. Las in-
vestigaciones han demostrado que las experiencias de despertar temporal no
son infrecuentes durante la infancia. Robinson (1977) y Hoffman (1992) descu-
brieron que las experiencias misticas/espirituales podian producirse a partir de
los 3 afios, aunque eran mas frecuentes entre los 5 y los 15 afios. Robinson
(1977) estudio 600 experiencias espirituales infantiles y descubrid que el 10 % se
producia antes de los 5 afios, el 70 % entre los 5 y los 15 afios, y el 19 % después
de los 15 afios. De las 123 experiencias recopiladas por Hoffman (1992), el 23 %
se produjo antes de los 5 afios y el 77 % entre los 5 y los 15 afios. De manera si-
milar, en una encuesta realizada por Pafford (1973) a alumnos de secundaria y
jovenes universitarios, el 40 % de los chicos y el 61 % de las chicas afirmaron ha-
ber tenido experiencias de «misticismo natural» similares a las descritas por el
poeta William Wordsworth. En la investigacion de Alister Hardy en la Unidad de
Investigacion Religiosa de la Universidad de Oxford, la infancia y la adolescen-
cia fueron las etapas en las que se produjeron con mayor frecuencia las expe-
riencias religiosas: 111,7 de cada mil durante la infancia y 123,7 durante la ado-
lescencia (Hardy, 1979).

En un ejemplo de mi propia coleccion, un hombre—ahora de mediana edad—sin
antecedentes religiosos describié una poderosa experiencia mistica que tuvo
cuando tenia unos 6 afios. Estaba saliendo corriendo por la puerta principal
para jugar con sus amigos cuando «todo se fundio; miré el poste de telégrafos al-
quitranado que habia frente a la casa de mi amigo, cuatro puertas mas arriba;
estaba vibrando de vida y energia; la superficie de la carretera también..., yo es-
taba compuesto de la misma energia vibrante; el tiempo también se fundio» (en
Taylor, 2017, 54).



Es problematico sugerir que tales experiencias podrian haber sido construidas
por tradiciones religiosas o espirituales cuando una proporcion significativa de
ellas ocurrio antes de que el condicionamiento cultural pudiera haber influido
plenamente en la perspectiva del nifio y cuando, en cualquier caso, los nifios
procedian de un entorno no religioso. Forman (1999) ha presentado argumentos
similares en relacion con lo que él ha denominado el «evento de la consciencia
pura», sefialando que esta experiencia de consciencia despierta sin contenido
puede ser experimentada tanto por nedfitos—incluidos los nifios—como por
practicantes espirituales experimentados. (2)

Se podria cuestionar la validez de los relatos de experiencias misticas infantiles,
ya que son retrospectivos, quiza basados en recuerdos poco fiables y transmiti-
dos en un lenguaje que los nifios pequeiios no podrian utilizar. Se podria argu-
mentar que los adultos simplemente construyen esas experiencias en su vida
adulta, basandose en su conocimiento de las experiencias misticas o en sus
creencias religiosas o espirituales. Sin embargo, las experiencias misticas son
tan poderosas e inusuales que es probable que se recuerden con mas vivezay
menos distorsion que otras experiencias. Es posible que a un nifio le resulte difi-
cil describir una experiencia de este tipo en el momento, pero que conserve un
recuerdo claro de ella y mas tarde encuentre el vocabulario para describirla.
Cabe sefialar que a menudo existe una gran diferencia entre las experiencias
misticas y su expresion lingtistica (de ahi que James, en 1986, caracterizara las
experiencias como inefables). Las experiencias misticas son siempre dificiles de
transmitir—tanto para los adultos como para los nifios—debido a la dualidad su-
jeto/objeto y a los distintos tiempos verbales de los idiomas, asi como a la esca-
sez de vocabulario para describir estados de consciencia refinados e inusuales.
En otras palabras, la brecha entre una experiencia mistica infantil y su descrip-
cion posterior no significa necesariamente que la experiencia sea totalmente in-
ventada.

Otros argumentos en contra del constructivismo

Estos cuatro factores sugieren claramente una fenomenologia subyacente co-
mun a las experiencias misticas. Al hacerlo, presentan un argumento solido en
contra de las interpretaciones constructivistas o contextualistas.

Quiero dejar claro que no pretendo argumentar en contra del constructivismo
en si mismo, sino solo en el contexto de las experiencias misticas. Un debate am-
plio sobre el constructivismo excede el alcance de este articulo, pero desde luego
no pretendo argumentar que todo el constructivismo cultural sea falso.
Tampoco deseo rechazar por completo el constructivismo como factor en las ex-
periencias misticas. Aceptaria que muchas experiencias misticas intratradicio-
nales estan construidas, al menos en parte, por influencias culturales. Esto tam-
bién puede ser cierto en el caso de algunas experiencias misticas extratradicio-
nales. Al mismo tiempo, apoyo la posibilidad de que existan experiencias misti-



cas totalmente no construidas. En los niveles mas intensos de la experiencia mis-
tica, cuando la identidad individual se funde en la unidad con toda la realidad—
una experiencia extatica no-dual en la que uno toma consciencia de que la esen-
cia espiritual de su propio ser es la esencia de todas las cosas y de la realidad
misma—creo que el mistico experimenta lo que Studstill ha descrito como «una
experiencia incondicionada y sin mediacion de lo Real» (2005, 26). En un sentido
introvertido, esto también es valido para lo que Forman (1999) denomina «even-
to de la consciencia pura».

Mi argumento es simplemente que el constructivismo no basta como explicacion
completa de las experiencias misticas, ya que estas incluyen cualidades transcul-
turales comunes que no pueden explicarse en términos de discurso cultural,
creencias o expectativas. Quizas también sea util pensar en términos de formas
«fuertes» y «moderadas» de constructivismo (Jones, 2020). Mientras que los
constructivistas fuertes, como Katz (1978, 1992) o Gimello (1983), sostienen que
toda experiencia mistica esta totalmente construida por el condicionamiento
cultural, un constructivista moderado como John Hick (1989) sostiene que puede
haber un elemento transcultural en algunas experiencias misticas, aunque la es-
tructuracion siempre esta presente. En estos términos, mi argumento se dirige al
constructivismo fuerte.

Los cuatro puntos anteriores no son, desde luego, los unicos argumentos en con-
tra del constructivismo fuerte. Tanto Marshall (2005, 2014) como Jones (2016)
han planteado otras dificultades. En relacion con las experiencias intratradicio-
nales, ambos han sefialado que estas a menudo divergen de los contextos y con-
ceptos de las tradiciones con las que se asocian los misticos, lo cual no es lo que
cabria esperar silas doctrinas dictaran el contenido de las experiencias. Como
ha sefialado Jones, «el contenido de las experiencias misticas a menudo supone
una conmocion o incluso una sorpresa para los misticos entrenados» (2016, 64).
Como ha sefialado Marshall, la «<naturaleza novedosa de las experiencias que se
desvian significativamente de las expectativas de la tradicién condicionante»
(2014, 10) es imposible de explicar en términos constructivistas fuertes. Por su-
puesto, esta es la razon por la que (como se ha destacado anteriormente) mu-
chos misticos han sido condenados como herejes por las autoridades religiosas,
lo que a veces ha dado lugar a la excomunion e incluso a la ejecucion. Una vez
mas, esto no seria asi si el contenido de las experiencias misticas estuviera de-
terminado por la doctrina.

Tanto Marshall como Jones también han sugerido que los constructivistas (radi-
cales) sobreestiman la influencia del proceso de conceptualizacion en la expe-
riencia o la percepcion. Si la experiencia es separable de la interpretacion es
una cuestion controvertida (Segal, 2014), cuyo debate completo excede el alcan-
ce de este articulo. Sin embargo, hay motivos para creer que, al menos en algu-
nos contextos, la percepcion puede operar independientemente de la cognicion
y la interpretacion, e incluso precederlas. Un argumento es que, desde una pers-
pectiva evolutiva, la experiencia es sin duda independiente de la cognicion y la



interpretacion. Algunos animales—y otras formas de vida—parecen carecer de
la capacidad de cognicidn, pero son claramente capaces de experimentar o per-
cibir (Blum, 2014). La cognicion (que confiere la capacidad de teorizar e inter-
pretar) es un desarrollo evolutivo posterior que se relaciona con diferentes es-
tructuras neurologicas, por lo que es esencialmente independiente de la expe-
riencia. En relacion con la experiencia mistica, Marshall ha sostenido que «el po-
der de las teorias y creencias para condicionar la percepcion tiene limites fir-
mes» (2005, 187). Al igual que Marshall y Forman (1999), Jones (2016) acepta la
posibilidad de una experiencia no conceptual o no cognitiva, sugiriendo que el
evento «mistico profundo» es una experiencia directa, que solo se conceptualiza
mas tarde. En otras palabras, la percepcion es un proceso relativamente crudo y
sin filtrar, que solo se interpreta o conceptualiza posteriormente.

Es importante sefialar que no todas las experiencias estan igualmente condicio-
nadas. Algunas experiencias pueden estar menos mediadas y filtradas que otras.
También es posible descondicionar conscientemente la mente para que nuestra
experiencia esté menos mediada y filtrada. De hecho, esto podria considerarse
otro tema comun en las tradiciones misticas (relacionado con el tema trans-
tradicional mencionado anteriormente de cultivar la quietud interior y el vacio):
el uso de técnicas o practicas para descondicionar la mente o deconstruir los
procesos conceptuales ordinarios. Este es el objetivo principal de las practicas
budistas de observar el proceso de etiquetado de la mente y trascender la cogni-
cion conceptual, mientras que muchos misticos cristianos (y neoplatonicos como
Plotino) enfatizaron la importancia de dejar ir el funcionamiento del intelecto y
trascender la mentalidad ordinaria. Este es el objetivo de la via negativa descrita
por Dionisio el Areopagita, o el concepto de desapego de Meister Eckhart. Como
han sefialado Kelly y Grosso, «cuando los misticos hablan de inhibir las modifi-
caciones de la mente y de ir mas alla o desprenderse de todas las cosas «crea-
das» (léase, construidas), entienden su desafio precisamente como el de superar
sistematicamente el tipo de condicionamiento que Katz y sus aliados asumen sin
cuestionar que no se puede superar» (2007, 515). En un nivel mdas fundamental,
este es uno de los principales objetivos de la practica de la meditacion: provocar
una deconstruccion de las estructuras mentales normales y alcanzar lo que
Deikman (1980) denominé «desautomatizacion de la percepcion».

El objetivo final de estos procesos de descondicionamiento es alcanzar un estado
totalmente incondicionado en el que la mente parezca estar vacia de conceptosy
construcciones. En su forma introvertida, este estado es equivalente al evento de
la consciencia pura de Forman (1999). Saso (2015) ha utilizado el término «unién
apofatica» para referirse a este estado y, al igual que Forman, ha sugerido que el
uso de practicas para generar dicho estado es un elemento comun fundamental
entre las diversas tradiciones espirituales. Este estado también puede darse en
forma extrovertida, cuando el individuo percibe un mundo fenoménico sin me-
diaciones en el que la individualidad (en si misma una construccion conceptual)
se disuelve en la unidad con toda la realidad. En este sentido, las experiencias
misticas en si mismas proporcionan pruebas de la posible independencia de la


https://www.nodualidad.info/maestros/plotino.html
https://www.nodualidad.info/maestros/plotino.html
https://www.nodualidad.info/maestros/pseudo-dionisio-areopagita.html
https://www.nodualidad.info/maestros/pseudo-dionisio-areopagita.html

experiencia y la cognicion.

Por su parte, Marshall (2005) también ha destacado la dificultad de expresar es-
tas experiencias. Si las experiencias misticas fueran construcciones de las tradi-
ciones, sin duda seria facil describirlas haciendo referencia a los conceptos de
estas tradiciones. Sin embargo, a menudo no es asi. Como sefialé James (1986),
las experiencias misticas suelen tener una caracteristica de «inefabilidad». En
lugar de ser producto del lenguaje (como creia Katz), las experiencias suelen
trascender el lenguaje, por lo que son dificiles de comunicar.

Cuestiones ontoldgicas

En su énfasis en la experiencia, el perennialismo fenomenoldgico esta estrecha-
mente vinculado al esencialismo. Algunos estudiosos utilizan los términos pe-
rennialismo y esencialismo de forma intercambiable (por ejemplo, Dible, 2010;
Hollenback, 1996), mientras que otros, como Almond (1988), Marshall (2005) y
Rose (2016), consideran que el perennialismo y el esencialismo son distintos.
Segun esta ultima opinidn, el esencialismo (al igual que el perennialismo feno-
menologico) hace hincapié en las caracteristicas comunes de las experiencias y
practicas misticas o espirituales en diferentes tradiciones, en contraste con el en-
foque tradicional del perennialismo en la doctrina. Por ejemplo, Rose ha asocia-
do el perennialismo con «las doctrinas y el simbolismo religiosos» y el esencia-
lismo con «las experiencias contemplativas» (2016, 4). (3)

Sin embargo, no considero que el perennialismo fenomenoldgico sea totalmente
equivalente al esencialismo. Ademas de centrarse en la experiencia, el perennia-
lismo suave se centra en ciertos aspectos conceptuales de las tradiciones, que es-
tan estrechamente vinculados a las experiencias misticas y se derivan de ellas.
En otras palabras, creo que los puntos en comun de las experiencias misticas
dentro y fuera de las tradiciones espirituales sugieren ciertos aspectos ontologi-
cos. En términos de la metafora del paisaje, los informes de puntos de vista des-
de diferentes perspectivas (y las exploraciones de diferentes dreas) contienen
ciertas caracteristicas superpuestas o comunes, a partir de las cuales se pueden
inferir las caracteristicas fundamentales del paisaje.

Se trata de una cuestion controvertida, ya que es dificil establecer el vinculo en-
tre la fenomenologia y la ontologia, y es posible explicar las similitudes fenome-
noldgicas en términos de factores neuroldgicos o psicolégicos. No obstante, uno
de los aspectos mas destacados de las experiencias misticas o de despertar es su
caracter revelador noético. Casi todas las experiencias misticas conllevan una
poderosa sensacion de conviccion, y el individuo siente que ha vislumbrado una
realidad mas amplia y plena que permanece oculta a la conciencia normal.
Como dijo James, las experiencias misticas parecen ser «ventanas a través de las
cuales la mente contempla un mundo mas extenso e inclusivo» (1986, 428). Un
constructivista podria argumentar que el aspecto revelador es simplemente una



confirmacion de creencias preexistentes, pero esto no se aplica a las experien-
cias extratradicionales, ni a las experiencias intratradicionales en las que las ex-
periencias misticas entran en conflicto con los sistemas de creencias tradiciona-
les. Si las experiencias misticas se interpretan en términos de una expansion e
intensificacion de la conciencia, tales afirmaciones de revelacion parecen 16gi-
cas. En las experiencias misticas, los filtros y estructuras psicologicas que res-
tringen la conciencia humana normal parecen desaparecer.

Hay varios argumentos a favor de la importancia ontologica de las experiencias
misticas, que mencionaré brevemente. Sus poderosos y duraderos efectos trans-
formadores sugieren una profunda cualidad reveladora, mas alla de lo que ca-
bria esperar de una experiencia debida simplemente a una peculiaridad o abe-
rracion neurologica. Al fin y al cabo, las experiencias alucinatorias rara vez tie-
nen efectos duraderos y suelen olvidarse rapidamente, con la sensacion de que
eran ilusorias. Esto contrasta con las experiencias misticas, que transmiten una
sensacion de ser mas reales que la conciencia ordinaria. En el estudio citado an-
teriormente sobre los efectos transformadores del duelo (Taylor, 2021a), todos
los participantes informaron de cambios importantes y aparentemente profun-
dos en su actitud, comportamiento y estilo de vida, que se habian mantenido du-
rante largos periodos de tiempo. El tiempo medio transcurrido desde la transfor-
macion fue de 13 afios. Tres participantes vivieron experiencias de duelo cuan-
do eran adolescentes (entre 14 y 16 afios), y los tres afirmaron que esa experien-
cia les habia ayudado a determinar la carrera profesional y el estilo de vida que
habian elegido para su vida adulta. Esto también queda ilustrado en el conocido
«Experimento del Viernes Santo» de Walter Pahnke (1966), en el que se adminis-
traron dosis de psilocibina a un grupo de estudiantes de teologia en un entorno
religioso. Todos ellos tuvieron poderosas experiencias misticas, incluyendo sen-
timientos de éxtasis, asombro y unidad. En un estudio de seguimiento realizado
25 afos después por Doblin (1991), la mayoria de los participantes originales re-
flexionaron que la experiencia los habia cambiado de forma permanente, dan-
doles una apreciacion mas profunda de la vida y la naturaleza, un mayor senti-
do de la alegria, un menor miedo a la muerte y una mayor empatia hacia las mi-
norias y las personas oprimidas.

Las sorprendentes similitudes fenomenoldgicas entre las experiencias misticas y
las experiencias cercanas a la muerte también son significativas. Ademas de ca-
racteristicas fenomenologicas notables, como la experiencia extracorporal, el
viaje a través de la oscuridad hacia la luz y (en muchos casos) el encuentro con
familiares o seres fallecidos, la mayoria de las experiencias cercanas a la muerte
incorporan experiencias misticas, con cualidades como un intenso bienestar,
una sensacion de unidad, la percepcion de interconexion o unidad, un sentido
de significado y armonia, una mayor conciencia, etc. (Greyson, 2021; Sartori,
2015). Por supuesto, se puede dudar de la objetividad de las experiencias cerca-
nas a la muerte, pero el hecho de que experiencias tan similares se produzcan
en contextos tan diferentes (con causas tan diferentes) sugiere que pueden ser
dos puntos de entrada diferentes al mismo entorno de experiencia expansiva.



De manera similar, Marshall (2014) ha destacado los importantes solapamientos
entre las experiencias psiquicas y las misticas, y ha sugerido que las sdlidas
pruebas empiricas de las experiencias psiquicas (Cardefia, 2018; Kelly et al.,
2007) respaldan la objetividad de la experiencia mistica.

Una cualidad ontolégica implicita en las experiencias misticas es una luminosi-
dad fundamental. Muchas experiencias misticas incluyen descripciones de un
resplandor intenso que impregna tanto el mundo (en las experiencias misticas
extrovertidas) como el ser interior (en las experiencias introvertidas). Como ha
sefialado Marshall, «las experiencias especiales de luminosidad son una caracte-
ristica muy comun e intercultural de la experiencia mistica» (2014, 6). La cuali-
dad de luminosidad también se atribuye a muchos principios espirituales funda-
mentales. Por ejemplo, el Bhagavad-Gita describe el principio espiritual funda-
mental de Brahman de la siguiente manera: «Si la luz de mil soles surgiera re-
pentinamente en el cielo, ese esplendor podria compararse con el resplandor del
Espiritu Supremo» (Mascaro, 1990, p. 53). Del mismo modo, el término judio
Zohar puede traducirse como esplendor o brillantez, y el propio Zohar—el texto
—describe el universo como impregnado de luz transliucida (Hoffman, 2007). En
lugar de ser puramente conceptuales o simbdlicas, estas nociones pueden deri-
var de la experiencia mistica directa. En palabras de Marshall, este «lenguaje de
la luz» es «probablemente mas que un simbolismo basado en la familiaridad
universal con el sol dador de vida, ya que las experiencias especiales de lumino-
sidad son una caracteristica muy comun e intercultural de la experiencia misti-
ca» (2014, 6). Es significativo que la luz translucida sea también una caracteristi-
ca de muchas experiencias cercanas a la muerte, en las que una persona esta fi-
sioldgica y neurologicamente «muerta» durante un breve periodo de tiempo, an-
tes de ser reanimada. Por ejemplo, un informe de una ECM describia una luz
brillante que «envolvio tanto mi yo fisico como mi yo no fisico... Lo unico de lo
que era consciente era del brillo de la luz, que me llenaba de paz y me nutria»
(Taylor, 2018, 98).

Otra caracteristica es una sensacion de benevolencia fundamental, armonia o
incluso amor, que puede aparecer como una especie de fuerza o energia que lo
impregna todo. Como informo una persona que tuvo una experiencia de desper-
tar extratradicional: «Todo estaba hecho de amor. Me senti inmerso en un mar
de amor donde todos y todo estaban hechos de esta misma “energia”; ya no era
un “ego” separado, sino que estaba consumido por esta energia de amor»
(Taylor, 2018, 46). A veces, esta sensacion de amor se asocia con la cualidad ante-
rior de la luz, como cuando una persona, en una experiencia cercana a la muer-
te, describio «la luz del amor puro e incondicional» (Taylor, 113). Esta cualidad
percibida de amor y armonia omnipresentes es especialmente prominente en
las experiencias cercanas a la muerte (Greyson, 2021; Sartori, 2015).

Otra caracteristica ontologica es la interconexion fundamental. En las experien-
cias misticas, los fenomenos naturales y artificiales ya no aparecen como entida-
des separadas, sino como conectadas, compartiendo la misma naturaleza esen-



cial. A veces, los fendmenos parecen ser manifestaciones de una fuerza o cuali-
dad subyacente que es la fuente de su unidad, como las olas en la superficie del
océano. Esta interconexion incluye al experimentador, cuya sensacion de sepa-
racion se disuelve. Como dijo una persona, al referirse de nuevo a una experien-
cia extratradicional: «<Empecé a experimentar una claridad y una conexion con
todo lo que existia, con todo el universo, que se sentia mas alla de 1o humano»
(Taylor, 2017, 61). O, como dijo otra persona: «Era inmenso y me fusioné con el
universo. Ya no podia percibirme como separado, estaba en el universo y era
parte de él, con el tiempo y el espacio alterados» (Ibid., 54).

La atemporalidad también parece ser una caracteristica fundamental. Sin duda,
la sensacion de trascender el tiempo es un aspecto comun de las experiencias
misticas tradicionales. Como dijo Meister Eckhart: «El poder [del alma] no cono-
ce el ayer ni el mafiana; solo existe el presente: los acontecimientos de hace mil
afos y los de los proximos mil afios estan presentes en el ahora» (en Happold,
1986, 278). De manera similar, Thomas Traherne describié como la presencia de
Dios en el alma humana creaba un «espacio espiritual de la mente [que] tras-
ciende el tiempo y el lugar» (en Marshall, 2019, 211). De acuerdo con estas pers-
pectivas, en un contexto de despertar extratradicional, una persona informo que
«no existia el concepto de distancia o pasado y presente» (Taylor, 2017, 54). Otra
persona afirmd: «Todo se convirtié en Uno y yo estaba fuera del tiempo» (Ibid.).

También puede ser valido inferir un principio espiritual fundamental que lo im-
pregna todo, percibido como una energia o fuerza. Los misticos aliados a las tra-
diciones monoteistas pueden describir esto como el resplandor de Dios que im-
pregna el mundo, o un adherente al Vedanta puede describir el resplandor om-
nipresente de Brahman. En las experiencias misticas extra-tradicionales, se utili-
za un lenguaje mas general. En la experiencia mistica infantil citada anterior-
mente, se observaba como todo «pulsaba con vida y energia, la superficie de la
carretera era igual... Yo estaba compuesto de la misma energia pulsante... Me
tumbé, miré al cielo y entonces senti la unidad de todo» (en Taylor, 2017, 54).
Como implica esta experiencia, es este principio espiritual fundamental el que
lleva a todas las cosas a la unidad. El resplandor y el amor que se describen con
frecuencia en las experiencias misticas pueden considerarse cualidades de este
principio fundamental, como en la experiencia anterior en la que «Todo estaba
hecho de amor. Estaba inmerso en un mar de amor» (Taylor, 2018, 46).

El concepto de un principio espiritual absoluto es una caracteristica comun de
las tradiciones misticas o espirituales, concebido de diversas maneras como
Brahman, Tao, Dharmakaya, 1la Divinidad, el Uno, En Sof, etc. También hay mu-
chas concepciones similares en las culturas indigenas. Por ejemplo, los indios
hopi utilizan el término maasauu (Heinberg, 1989), y los lakota se refieren a
wakan-tanka (literalmente, «la fuerza que mueve todas las cosas», Eliade, 1967),
mientras que los ainu de Japon utilizan el término ramut (Monro, 1962). El mi-
sionero cristiano reverendo Stephen Riggs paso mas de 40 afios viviendo con los
indios dakota en el siglo XIX y describio su principio espiritual, taku wakan, de


https://www.nodualidad.info/maestros/thomas-traherne.html
https://www.nodualidad.info/maestros/thomas-traherne.html

la siguiente manera:

El asombro y la reverencia son lo que se le debe, y es tan ilimitado en
su manifestacion como en su idea. Toda la vida es Wakan; también lo
es todo lo que muestra poder, ya sea en accion, como los vientos y las
nubes a la deriva; o en resistencia pasiva, como la roca al borde del ca-
mino.

Porque incluso los palos y las piedras mas comunes tienen una esencia
espiritual que debe ser venerada como una manifestacion del poder
misterioso y omnipresente que llena el universo (en Griffiths, 1976,
21).

Por supuesto, existen algunas diferencias significativas entre estas concepcio-
nes. Brahman difiere en algunos aspectos del Tao, Ein Sof o taku wakan, entre
otros. Por ejemplo, Brahman tiene una cualidad estatica y neutral que difiere de
las cualidades mas dinamicas del Tao. En el Vedanta hindu, el objetivo del desa-
rrollo espiritual es tomar conciencia de nuestra unidad con Brahman, mientras
que en el taoismo el objetivo del desarrollo es alcanzar la armonia con el Tao en
la vida y las actividades de cada uno, lo que, de nuevo, es una concepcion mas
dindmica. En el budismo Theravada, el concepto de una fuerza o energia espiri-
tual que lo impregna todo esta totalmente ausente. Ha habido intentos, por
ejemplo, por parte de Murti (2013), de interpretar sunyata en esos términos,
pero son cuestionables. Al mismo tiempo, los conceptos Mahayana de dharmaka-
yay tathagatagarbha estan sin duda mas cerca del concepto de fuerza espiritual
que lo impregna todo.

Sin embargo, existe una similitud esencial en el sentido de que todos estos tér-
minos se refieren a una fuerza o cualidad espiritual inmanente y omnipresente.
Los conceptos de las tradiciones espirituales sobre una realidad subyacente o ul-
tima (como Brahman, Tao o En Sof) pueden considerarse interpretaciones y con-
ceptualizaciones diferentes de esta cualidad fundamental. No son necesaria-
mente conceptos metafisicos abstractos. En mi opinion, es posible y probable
que tengan su origen en la experiencia, derivandose de la experiencia directa de
los misticos de un principio espiritual fundamental que lo impregna todo. En la
analogia de James (1986), son vistas desde diferentes ventanas.

Desde el punto de vista del constructivismo, se podria argumentar: ;en qué se
diferencia lo anterior del perennialismo tradicional? Podria parecer que estoy
postulando, en términos de Jones, «un unico referente trascendente para todas
las religiones» (Jones, 2022a, 661). Acepto que estoy postulando un principio es-
piritual universal fundamental que es la fuente de conceptos como Brahman,
Tao y En Sof. Sin embargo, estos principios espirituales no estan necesariamente
vinculados a los conceptos convencionales de Dios o dioses. ¢Cudl es la conexion
entre las multiples deidades del hinduismo y el espiritu-fuerza impersonal y om-



nipresente de Brahman? ¢Cudl es la conexidn entre el Dios antropomorfico—
concebido como existente separado del mundo, pero con el poder de intervenir
en los asuntos humanos—del cristianismo o el islam convencionales y el res-
plandor divino dindmico y omnipresente descrito por los misticos? Meister
Eckhart separé ambos conceptos al diferenciar entre la Divinidad y Dios, pero
seguia viendo a este ultimo como una emanacion de la primera.

Como se ha sugerido anteriormente, parece mas probable que los conceptos
convencionales de Dios (y las religiones asociadas a ellos) puedan explicarse en
términos de factores psicoldgicos como la inseguridad existencial y el deseo de
proteccion, certeza y proposito. De nuevo, como se ha sugerido anteriormente,
el hecho de que los misticos se hayan encontrado a veces en conflicto con las au-
toridades religiosas convencionales sugiere una clara brecha entre sus experien-
cias y las ensefianzas religiosas, incluidos sus conceptos de Dios.

En otras palabras, no creo que los principios espirituales anteriores constituyan
un «referente trascendente unico para las religiones» (Jones, 2022a, 661). Sin
embargo, si constituyen un elemento comun dentro del marco de las tradiciones
contemplativas y transformadoras, como el vedanta, el sufismo, el taoismo y el
cristianismo mistico. Por supuesto, incluso si el lector discute el significado onto-
l6gico de las experiencias misticas, la presencia de los temas anteriores en las
experiencias misticas de todas las culturas—tanto dentro como fuera del contex-
to de las tradiciones espirituales—sigue ofreciendo mds pruebas a favor de un
perennialismo fenomenolégico.

Un nuevo amanecer para el perennialismo

Rose ha sugerido que un perennialismo revisado y orientado a la experiencia
puede constituir «un nuevo amanecer para el perennialismo» (2016, 1) con la
«recuperacion del esencialismo mistico» (Ibid., 4). Sawyer también ha descrito
como «una mejor comprension de la filosofia perenne, junto con métodos mejo-
rados para estudiar los estados misticos de consciencia, esta reabriendo el deba-
te sobre el tema» (2021). Sin duda, creo que ambos estudiosos tienen razon, y es-
pero que este articulo pueda contribuir a este movimiento.

El perennialismo tradicionalista que insistia en una «religion universal» era de-
masiado simplista, ya que pasaba por alto la pluralidad en su afan por encontrar
la unanimidad. Pero los constructivistas fueron demasiado lejos en la direccion
opuesta. Las dudas validas sobre un nucleo comun de la doctrina religiosa se ex-
tendieron a afirmaciones invalidas de que las experiencias misticas estan total-
mente construidas culturalmente. Estas afirmaciones no resisten un examen mi-
nucioso, especialmente si tenemos en cuenta las experiencias misticas extratra-
dicionales. Si bien Jones puede tener razon al hablar de «misticismos genuina-
mente diferentes con creencias, practicas, valores y objetivos diferentes» (2022a,
659), es importante destacar las similitudes fenomenoldgicas en las experiencias



misticas (tanto dentro como fuera de las tradiciones) y las similitudes conceptua-
les (como los mapas de desarrollo espiritual y los principios espirituales funda-
mentales) que dan lugar a estas caracteristicas experienciales compartidas.

Creo que existe un punto medio correctivo entre los extremos del perennialismo
tradicionalista y el constructivismo o contextualismo. Este punto medio es un
perennialismo fenomenoldgico, una forma mdas matizada y matizada (de ahi
«suave») de perennialismo que se centra en las experiencias mas que en las doc-
trinas.

Xk %k 3k

Notas

1. Ferrer (2000) ha propuesto cinco variedades diferentes de perennialismo dentro del mismo en-
foque «tradicionalista» amplio. En primer lugar, existe la forma mas simplista, que postula «un
tnico camino y un Unico objetivo para el desarrollo espiritual» (2000, 10). En segundo lugar,
esta la forma «esotérica» (defendida por Schuon, 1984, y Smith, 1987), que acepta la diversidad
de caminos diferentes, pero sigue sosteniendo que todos ellos conducen a un objetivo comun.
En tercer lugar, esta lo que Ferrer denomina «perennialismo perspectivista», que acepta que hay
muchos objetivos espirituales, pero sostiene que estos son simplemente diferentes interpreta-
ciones o manifestaciones de la misma Realidad Ultima. En cuarto lugar, existe una forma tipol6-
gica de perennialismo, orientada en torno a «diversas expresiones o manifestaciones de un uni-
co tipo de experiencia espiritual o realidad ultima» (Ferrer, 2000, 12), como la distincion de
Walter Stace (1964) entre experiencias misticas introvertidas y extrovertidas. Por Ultimo, existe
la forma estructuralista del perennialismo, que considera que el desarrollo espiritual a través de
las tradiciones se desarrolla a través de una jerarquia de estructuras y niveles profundos (Ferrer
considera a Wilber, por ejemplo, 1997, como el proponente mas destacado de esta forma de pe-
rennialismo).

2. Ademas, Forman (1999) ha argumentado que la ubicuidad de las descripciones del evento de la
consciencia pura en todas las culturas es una prueba del perennialismo, y que no tiene sentido
hablar de la construccién cultural de una experiencia que no tiene contenido conceptual.

3. Forman (1999) y Parsons (2008) también han adoptado una perspectiva similar, al discutir una
«psicologia perenne» que enfatiza la experiencia mistica por encima de los conceptos y las en-
sefanzas de las tradiciones. Sus enfoques pueden considerarse antecedentes de la fenomeno-
logia perenne.

Texto de la version original en inglés:
A New Day for Perennialism: the Case for a Perennial Phenomenology, or ‘Soft’ Perennialism

Fuente: SPRINGER NATURE
SOPHIA: International Journal of Philosophy and Traditions (Volume 63, October 2023)

© 2012 - 2026 Nodualidad.info


https://www.nodualidad.info/recursos/pdf-articulos/A-new-day-for-perennialism.pdf
https://www.nodualidad.info/recursos/pdf-articulos/A-new-day-for-perennialism.pdf
https://link.springer.com/article/10.1007/s11841-023-00985-w
https://link.springer.com/article/10.1007/s11841-023-00985-w
https://link.springer.com/article/10.1007/s11841-023-00985-w
https://link.springer.com/article/10.1007/s11841-023-00985-w
https://link.springer.com/article/10.1007/s11841-023-00985-w

