549

RAIMON PANIKKAR: TODO ESTA INTEGRADO.
LA ARMONIA INVISIBLE DE LA REALIDAD

VICTORINO PEREZ PRIETO
Universidad de Santiago de Compostela

Raimon Panikkar (Barcelona 1918-2010) es uno de los grandes pensado-
res de nuestra época; hasta hace pocos afios menos conocido en Espafia que
fuera, y mas valorado en otros paises. Un hombre de una calidad intelectual y
humana excepcional; tuvo un recorrido existencial amplio, riquisimo y fuera
de lo comun por las multiples realidades que en ¢l confluyen: la realidad
humana con su multiple origen hindu-cristiano, la realidad académica e inte-
lectual interdisciplinar (doctorados en Filosofia, Ciencias y Teologia), pero
también intercultural, interreligiosa... Todo eso hace excepcional, particu-
larmente valiosa e inclasificable su persona, su larga e intensa vida (mas de
90 afios vividos entre Europa, la India y USA) y su amplisima obra (mas de
sesenta libros y cerca de 2000 articulos). E1 mismo ha reconocido el riesgo
existencial como una caracteristica de su propia existencia: “El riesgo exis-
tencial es el de una vida que se enraiza en mas de una cultura y religion...
Mis circunstancias personales me hicieron posible aceptar el riesgo de una
conversion sin enajenacion, la asuncion sin repudiacion, la sintesis y sim-
biosis sin caer en un sincretismo o eclecticismo™'. Raimon Panikkar es un
sabio y un mistico, un profeta de nuestro tiempo, portador de un mensaje que
plantea cuestiones sin dejar encerrarse nunca en el todo constituido de una
institucion?.

I PANIKKAR, R., “Autobiografia intelectual. La filosofia como estilo de vida”, Anthropos,
n. 53-54 Barcelona, 1985, p. 24.

2 Cf. mis libros Mds alld de la fragmentacion de la teologia, el saber y la vida: Raimon

Panikkar, Valencia, Tirant lo Blanch, 2008 y Dios, Hombre, Mundo: La trinidad en Raimon
Panikkar, Barcelona, Herder, 2008.



550 VICTORINO PEREZ PRIETO

1. Filosofia, Ciencias y Teologia:
La vision armonica de toda la Realidad

La principal caracteristica del pensamiento de Raimon Panikkar es la vo-
luntad de integracion de toda la realidad. Esa es la razon de hacer ya en su
juventud estudios de Ciencias, Filosofia y Teologia en diversas universidades
de Espafia, Alemania e Italia; estudios que luego completaria en la India. Pa-
ra Panikkar, Ciencia, Filosofia y Teologia se complementan; por eso necesitd
ahondar en las tres disciplinas para elaborar su pensamiento. Uno do sus pri-
meros libros refleja ya esta busqueda de la unidad armonica de toda la realidad:

La realidad es una y multiple a la vez, aunque no en el mismo sentido...
En el mismo seno del uno y Unico Ser, existe una Trinidad a la que hay que
referir, en ultimo término, todo problema ontoldgico divino y no divino. Pero,
atn dentro del ambito de los seres, la realidad es una y multiple a la vez: la
creacion es ontolégicamente una y es variada al mismo tiempo. No puede,
por tanto, subrayarse exclusivamente un aspecto con detrimento del otro. No
debe acentuarse tanto la diferencia entre materia y espiritu, por ejemplo, de
manera que se caiga en un dualismo radical, ni debe tampoco considerarse
solo la unidad de tal modo que no se supere un monismo cosmologico... El ser
material es uno y toda consideracion parcial sobre cualquier problema fisico
es, por lo menos, truncado, cualquier vision cerrada de un ser en si mismo es,
por lo menos, un abuso. Pero el ser material es multiple también y, en conse-
cuencia, cualquier reflexion exclusivamente deductiva serd imperfecta por lo
menos, cualquier enunciado general] sera ciego o insensible a los particularis-
mos que constituyen la multiplicidad de los seres... Mediante el realismo tras-
cendental, se pretende garantizar la unidad sin perder la analogia y sostener
la diversidad sin caer en el dualismo. Ciencia y Filosofia se complementan —y
se necesitan— mutuamente; s6lo su simbiosis armonica puede ofrecernos una
vision no desfigurada de la realidad fisica.

Para llegar a esta vision armonica de la realidad, Panikkar, muy en con-
sonancia con el pensamiento hindu, insiste en la relatividad de todas las par-
tes que conforman la realidad, frente al absolutismo predominante de una de
ellas. Pero, como repite constantemente, relatividad no es lo mismo que rela-
tivismo, cada parte del todo tiene su valor particular: “El dilema no es relati-

3 PANIKKAR, R., Ontonomia de la ciencia. Sobre el sentido de la ciencia y sus relaciones con
la filosofia, Madrid, Gredos, 1961, pp. 7-8.



RAIMON PANIKKAR: TODO ESTA INTEGRADO... 551

vismo o absolutismo, sino el reconocimiento de la relatividad radical de toda
la Realidad”*. Panikkar insiste repetidamente en esta relatividad radical, que
tiene un equivalente en el riquisimo concepto hinduista prat§tyasamutp~da.

. i iduri
2. La filosofia como sabiduria del amor
y la perspectiva “cosmo-te-andrica”

La necesidad de buscar esta esta vision armonica de la realidad esta para
Panikkar, en el mismo concepto de filosofia. Superando la tradicional defini-
cion de Platon de filosofia como “amor a la sabiduria”, ¢l invierte los térmi-
nos, y la define como sabiduria del amor. Entendiendo sabiduria como arte
y ciencia de la vida:

La filosofia es para mi sabiduria del amor, mas que amor a la sabiduria...
una clase especialisima de amor... No es simplemente eros o agapé o bhakti o
prema. Es la sophia (jiiana) contenida en el amor primordial... Es el resplan-
dor del kdrma original y originante de todo... Y la sabiduria emerge cuando el
amor del conocimiento y el conocimiento del amor se unen®.

Es el amor lo que une toda la realidad en su triple dimension: divina,
humana y césmica; una relacion entre materia y espiritu, entre cosmos, ser
humano y divinidad, que €l expresa con la perspectiva cosmo-te-andrica. La
filosofia como sabiduria del amor que enuncia Panikkar debe ser una filosofia
que desemboque en un estilo de vida: “Una filosofia que s6lo se ocupa de
estructuras, teorias e ideas, se aparta de la vida, evita la praxis y reprime los
sentimientos, es para mi no s6lo unilateral, porque deja aspectos de la realidad
sin considerar, sino también mala filosofia”®. Esta actividad filoséfica exige
una total entrega, como expresa en su “Autobiografia intelectual”.

El amor que une la realidad divina, humana y césmica, materia y espiri-
tu, cosmos, ser humano y divinidad, lo expresa Panikkar con su perspectiva
cosmo-te-dndrica. El cosmoteandrismo es un concepto panikkariano tan fun-
damental que esta en la base de su pensamiento. La perspectiva cosmo-te-
andrica —que mejor seria te-antropo-cosmica, por la gradacion jerarquica de
esta trinidad que expresa la Realidad, y porque, en el sentido de un necesario

4 PANIKKAR, R., La Trinidad. Una experiencia humana primordial, Madrid, Siruela, 1998,
p. 18; The Trinity and the Religious Experience of Man. Icon, Person, Mystery, New York,
Orbis, 1975.

5 PANIKKAR, R., “Autobiografia intelectual”, o.c., p. 12.

6 Ib.



552 VICTORINO PEREZ PRIETO

lenguaje inclusivo, anthropos expresa mejor la realidad del ser humano que
andros— viene a ser algo tan sencillo como complejo: la intuicion totalizan-
te que ve la triple dimension constituyente de la Realidad, divina-humana-
césmica, como un todo: “Es la intuicion, totalmente integrada, del zejido sin
costuras de la realidad entera’; “el conocimiento indiviso de la totalidad”,
dice’. “Lo que cuenta es la realidad entera —dice en otro lugar—, la materia
tanto como el espiritu, la ciencia tanto como el misticismo, el alma tanto
como el cuerpo”®.

Desde la Fenomenologia, Husserl habla también de la intima relacion
de todos los elementos de la Realidad como un “correlacionismo trascen-
dental”, a partir de una “conciencia constituyente”; habla de comunién de
cuerpos y espiritus, de la intima relacion entre el cosmos, la conciencia y el
mismo Dios®. En sintonia con el ambiente de la Fenomenologia y la correla-
cion, en la que el elemento subjetivo entra de manera constitutiva —sujeto y
objeto estan desde siempre unidos en tanto que integrados en la comun rela-
tividad del universo— Zubiri y Amor Ruibal hablan en términos semejantes.
Zubiri, que se abrié como Panikkar a las ciencias fisicas'?, habla también
de la relacion entre el cosmos, la conciencia y la divinidad en un libro que
une las tres dimensiones Naturaleza, Historia, Dios: la realidad funda mi
ser personal desde su intrinseca “fundamentalidad”, “apoderandose de mi”;
este apoderamiento nos liga al poder de lo real con la peculiaridad de la
religacion''. Amor Ruibal habla de esta relacion desde el “correlacionismo
ontologico”, “relatividad”, “relativismo” o “sintetismo universal”; este es un
“sentido profundo de comuniéon mutua, de intima correlacion que vincula
entre si, constitutiva y dinamicamente, a los seres del universo, haciendo de
ellos un todo en cierto modo organico; un todo que ellos constituyen y por

12

el cual son constituidos”'%. Pero, ninguna de ellos llega a la radical relacion

7 PANIKKAR, R., La intuicion cosmotedndrica. Las tres dimensiones de la realidad, Madrid,
Trotta 1999, p. 19.

8 PANIKKAR, R., “La intuicién cosmoteandrica”, en La nueva inocencia, , Estella, Verbo
Divino, 1993, p. 54.

9 Cf. RODRIGUEZ RIAL, N., El hechizo del ser, vol. 11 de su Curso de Estética Fenomenolo-
gica, Sada-A Coruiia, Ed. do Castro, 2000, p. 217 y ss.

10 Cf. respecto de su formacion cientifica, su ensayo pionero “La idea de Naturaleza: la
nueva fisica”, en Naturaleza, Historia, Dios, Madrid, Alianza Editorial, 1999, pp. 293-354.

' Cf. ABELLAN, J. L., Historia del Pensamiento Espariol, Espasa, Madrid 1998, pp. 608-610.

12 Cf. TorRRES QUEIRUGA, A., “Angel Amor Ruibal”, en Diccionario Enciclopedia do Pensa-
mento Galego, Ed. Xerais, Vigo 2008.



RAIMON PANIKKAR: TODO ESTA INTEGRADO... 553

que hace Raimon Panikkar entre los tres polos de la Realidad. Mas aun,
mientras el “fundamento abisal” de la Realidad (la “fontanalidad” zubiriana)
esta para Panikkar, Amor Ruibal e Zubiri en la Divinidad, en Husserl estaria
en la Conciencia.

3. “Colligite fragmenta”. La parte y el todo.
La “armonia invisible” de la realidad

“Colligite quae superaverunt fragmenta, ne pereant” (Jn 6,12). Esta frase
de los Evangelios, que pone fin al relato de la multiplicacion de los panes y los
peces, muy querida por Raimon Panikkar '3, resume un aspecto fundamental
de su pensamiento: la integracion del conjunto de toda la realidad en todas
sus dimensiones; recoger los fragmentos esparcidos, hasta los mas pequefios,
para reconstruir el fodo armonico del que se escindieron: “Nada se desprecia,
nada se deja de lado. Todo esta integrado, asumido, transfigurado... Pensar
todos los fragmentos de nuestro mundo actual para reunirlos en un conjunto
no monolitico, pero si armoénico™ !4,

Frente al reduccionismo —“pecado filoséfico habitual”, como insiste Pa-
nikkar una y otra vez— su filosofia tiene como principal caracteristica esta ob-
sesion por el Todo, por una armonia entre las diversas realidades particulares
y las distintas concepciones culturales del occidente moderno y de oriente. Se
trata de acercarse a una auténtica “vision del todo”. Por eso Panikkar repite:
“Mi gran aspiracion era y es abarcar, o mas bien llegar a ser a la realidad en
toda a su plenitud”. Por eso, desde una postura de inspiracion buddista, no
duda afirmar:

(A donde quiero ir a parar?... No quiero ir a ninguna parte. Esto representa-
ria no haber salido aun de la fase voluntarista... que configura practicamente
la cultura post platonico-aristotélica-kantiana occidental... No se trata de ir a
ninguna parte. No es cuestion de parte alguna. No es cuestion de parcialida-
des... Es cuestion del todo 3.

Panikkar no piensa de manera lineal; su mente salta en una especie de
“patréon mandalico”, creando constantemente proyecciones frescas de una in-

13 PANIKKAR, R., “Colligite Fragmenta: For an Integration of Reality”, From Alienation to
At-Oneness, The Villanova University Press, 1977.

14 PANIKKAR, R., La intuicién cosmotedndrica, o.c., pp. 19-20.

15 PANIKKAR, R., Prologo de El silencio del Buddha. Una introduccion al ateismo religioso,
Madrid, Siruela, 1996.



554 VICTORINO PEREZ PRIETO

tuicion central y mostrando su interrelacion. Por eso, repite que la estructura
ultima de la realidad es que “no hay ninguna estructura”, sino “interrelacio-
nes” que la constituyen '%. “La realidad no tiene estructura”, lo que hay es una

17, Por eso, particularismo y universalidad

“interconexion de todo con todo
estan indisolublemente unidos en la reflexion y en la vida de Raimon Panikkar
en la busqueda de esa interrelacion que existe de todo con todo. No se puede
llegar a conseguir la realidad total si no es desde lo particular, pero saltando de
nuevo de esta a aquella. Como he repetido en mas de una ocasion, al hablar de
la dialéctica nacionalismo-universalidad, Panikkar sabe que no se puede ser
verdaderamente universal sin ser radicalmente particular. Lo particular nos
hace concretos, nos enraiza en una cultura y en un lugar concreto para no vivir
aislados: Soélo se puede ser verdaderamente universal desde la propia singu-
laridad maduramente asumida: para ser genuinamente universal es necesario
ser radicalmente concreto; pues hay una interconexion o interdependencia de
todo con todo.

Por eso, dos conceptos fundamentales del pensamiento de Raimon Pa-
nikkar son lo que llama pars pro toto 'y harmonia invisible; estos conceptos
resultan particularmente importantes para fundamentar un auténtico diadlogo
intercultural e interreligioso.

Pars pro toto significa que la vision que yo tengo de la Realidad foda
(totum), la realizo, necesaria y legitimamente a un tiempo, a través da mi
particular ventana cultural y religiosa (pars): “No hay universalidad ni obje-
tiva ni subjetiva. Vemos cuanto podemos ver, pero s6lo todo lo que nosotros
podemos ver, nuestro fotum”. El todo es siempre apetecible y “saludable”
para nosotros, y “algo es completo cuando tiene una armonia interna”; el todo
sugiere conocimiento, pero también belleza y bondad '®.

Panikkar lo explica diciendo:

Intencionalmente nos dirigimos al fotum, pero hasta que otros no nos hacen
caer en la cuenta, no somos conscientes de que en virtud del efecto pars pro
toto conocemos el totum so6lo in parte 'y per partem. Vemos todo a través de
nuestra ventana y, al mismo tempo refractado en ella'’.

16 PIGEM, J., El pensament de Raimon Panikkar. Una filosofia de la inter-dependencia, Bar-
celona, Institut de Estudis Catalans, 2006.

17 PANIKKAR, R., “;Mistica comparada?”, en VV.AA, La mistica en el siglo XXI, Trotta,
Madrid 2002, p. 228.

18 PANIKKAR, R., “La armonia invisible ;Una teoria universal de la religion, o una confianza
cosmica en la realidad”, en Sobre el dialogo intercultural, San Esteban, Salamanca 1990.

19 PANIKKAR, R., La experiencia filosdfica de la India, Madrid, Trotta, 1997, p. 109.



RAIMON PANIKKAR: TODO ESTA INTEGRADO... 555

El verdadero ecumenismo no es la reducciéon a un denominador comun.
La auténtica tolerancia no requiere destruir los puntos de vista inaceptables.
No hace falta diluir las propias convicciones religiosas para poder aceptar las
de otros. Cada tradicion reclama el todo (zofum) y lo busca de manera incon-
dicional... pero ve el totum in parte et per partem, en sus propias categorias
y desde su perspectiva, lo cual permite armonizar las exigencias del pensa-
miento holistico y del enfoque global de la realidad con lasa condiciones del
pensamiento analitico?’.
El efecto pars pro toto se relaciona de manera directa con lo que R. Pa-
nikkar llama la armonia invisible, armonia que existe en toda la realidad y
que debe existir entre todas las culturas y religiones.

La armonia invisible interna se manifiesta en el modo creativo y esponta-
neo con que trato un religion particular, porque realmente me encuentro como
en mi casa y, de esta forma, soy capaz de simplificar y de relacionar cosas
dispares, o unificar practicas... Cuando nuestra relaciéon con una corriente
religiosa es a este nivel, debemos hablar ex abundantia cordis et mentis, mas
que desde un catalogo de proposiciones... Cualquier dialogo religioso autén-
tico disipa las malas interpretaciones por ambos lados, y propicia las rectifi-
caciones y las nuevas interpretaciones?.

Por eso, el pensamiento de Panikkar respecto a la relacion entre las dis-
tintas culturas y religiones de la tierra es lo opuesto a una cultura, lengua
o religion Unica, un sincretismo fruto de una feoria universal, que pretenda
conseguir una comprension intelectual y global total. Esta armonia invisible
se opone tanto a un dualismo que enfrenta unas contra otras, como a un mo-
nismo, que en el caso de las religiones significaria un ecumenismo igualador,
un “esperanto ecuménico”. Contrariamente, se trata de descubrir la “armonia
invisible” de todas las culturas y religiones, manifestacion humana de la ar-
monia que existe en toda la realidad. La biisqueda de una “teoria universal”
fomenta el didlogo, pero corre el peligro de imponer el lenguaje dominante y
la supremacia de una razon frente al espiritu, que subyace en todas las culturas
y religiones?2.

Se trata de abrirnos a los demas y creer, confiar en la experiencia humana
en su conjunto, en la harmonia de los seres humanos y del cosmos. Particu-

20 PANIKKAR, R., Invitacién a la sabiduria, Madrid, Espasa Calpe, 1998, p. 128

21 PANIKKAR, R., Invisible Harmony. Essays on Contemplation Responsability, , Minneapo-
lis, Fortress, 1995, p. 120.

22 PANIKKAR, R., Invisible Harmony, o. c., p. 123.



556 VICTORINO PEREZ PRIETO

larmente, en lo religioso, pues si es cierto que en la religion se manifestaron
las mas bajas pasiones, y han llevado a las mayores catastrofes, también en
ella ocurrieron algunas de las experiencias humanas mas excelsas; e incluso,
manifiesta como ninguna otra creacion humana “una cierta totalidad”. Por
eso, Raimon Panikkar concluye que “la religion es la sinfonia, no el simple
musico”.

Esta perspectiva lleva también, en fin, a una ecosofia; una sabiduria-es-
piritualidad de la tierra, mas que una simple ecologia (“ciencia de la tierra”).
Esta sabiduria es un “nuevo equilibrio” no tanto entre el hombre y la tierra,
sino entre materia y espiritu, entre el espacio-temporalidad y la conciencia.
Una sabiduria que manifieste una confianza y una fe cosmica?.

23 PANIKKAR, R., Ecosofia. Para una espiritualidad de la tierra, San Pablo, Madrid 1994,
pp. 114-115.



